

# الرابطة

## ميثاق ١١

لسان رابطة علماء المغرب

السنة 35 - العدد 965 الجمعة 30 شعبان 1422هـ - الموافق 16 نوفمبر 2001م

أسوأ قيمة جامعه تصدر كل يوم جمهه ، الثمن : 3 دراهم

أمير المؤمنين جلالة الملك محمد السادس يعزى رابطة علماء المغرب في فقدانها أحد أعضاء أمانتها العاملة، الملاحة مولاي عبد الله العلوى الصوصي ويقول في حفده:  
**«كان نعم العالم ومثلاً للفقيه المتصلم»**

دوار الإمامين: مالك بن أنس والبيهقي بن سعد

تهاني وابطة علماء المغرب إلى صاحب الجلالة الملك محمد السادس نصره الله بمناسبة حلول شهر رمضان المعمض

يسعد رابطة علماء المغرب، وعلى رأسها أمينها العام بالنيابة، وأسرة تحرير صحفتها «ميثاق الرابطة» ومجلتها «الإحياء» أن تقدم بأصدق التهاني وأخلص الأماني بمناسبة شهر رمضان المعمض إلى حضرة أمير المؤمنين راعي العلم والعلماء جلالة الملك محمد السادس نصره الله، داعية لجلالته بدوام العز والنصر والتأييد حتى يتحقق لشعبه الوفي كل ما يطمح إليه من تقدم وازدهار، سائلة الله تعالى أن يحفظه ويسعد أزره بشقيقه السعيد صاحب السمو الأمير مولاي رشيد وكافة أفراد الأسرة الملكية الشريفة.

كما تقدم بخالص تهانها ومتمنياتها إلى الشعب المغربي والشعوب الإسلامية في مشارق الأرض وغاربيها، راجية من الله سبحانه أن يعز الإسلام والمسلمين، ويجمع كلمتهم على الحق، إنه سميع مجيب.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 لَرَبِّ الْعِزَّةِ الْمُكَفَّلِ  
 وَالْمَوْعِظَةِ الْمُسْتَعْتَدَةِ  
 وَحِدَّةِ الْمُتَّهِيَّةِ  
 وَهُكْمَتِ الْمُكْرَمَةِ  
 مَرْكَزُ اللَّهِ الْعَظِيمِ

كلمة

العدد

## رمضان المعمض شهر التضامن والتكافل الاجتماعي

كفل الإسلام حياة الإنسان بأحسن الأنظمة الاجتماعية ليتحلى بمحارم الأخلاق وبما وضعه من الخطط الحكيمية التي توصله إلى سعادته في معيشته ومعاده، كما كفل حياة الجماعة بغير النظم وأقوام المبادئ، ومن ذلك صيام شهر رمضان.

والأصل في فريضة الصيام ماجاء في القرآن الكريم في قوله تعالى في سورة البقرة: «(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتُبُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتُبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ)».

بين الله تعالى للمسلمين أن تشرع الصوم ليس جديداً في الشرائع السماوية وإنما هو تشرع قديم، وهو طريقة عملية لتربيه الرحمة بالنفس، ومتى تحققت الرحمة بين الناس عاشوا جميعاً في سعادة، وهو جوع إجباري يفرضه الإسلام ليتساوى جميع المسلمين ويتساوى الأغنياء والفقرا فيتحابون ويتآلفون، كما أن الصوم يقوى إرادة المسلم ويمكن من سلطة الروح على الجسد فيعيش الإنسان مالكاً زمام نفسه لا أسير ميوله وعاداته.

إن الصوم الكامل يخلق المواطن الصالح ويوجه سلوكه ويهذب نفسه ويبني أخلاقه، وينمي الإرادة القوية في طبعه ويوقطع الضمير الحي في أعماقه ففي رمضان يرتبط الوجودان بالعمل والفرد بالمجتمع، والدين بالحياة.

الصوم تشرع عملياً لإصلاح الصفات الإنسانية في الموسرين، فهو يجعلهم يحسون بما يعانيه إخوانهم الفقراء من مرارة الحرمان طوال العام فيعطفون عليهم ويدعون بالعطاء أيديهم إليهم فتطيب نفوسهم، وتقرب عيونهم ويسعرون من أعماقهم بأن الإنسانية ترعاهم لأنهم مع الأغنياء إخوة في النوع، شركاء في الجنس أبوهم آدم والأم حواء.

وإن المبادرة التي أعلناها أمير المؤمنين جلالة الملك محمد السادس حفظه الله بإصدار أمره الشريف لانطلاق عملية التضامن بين قنوات شعبه الوفي مع مطلع شهر رمضان المعمض لهي دليل أكيد على حرص جلالته ليصبح التضامن شعاراً إنسانياً واجتماعياً للشعب المغربي وفرصة يسهم فيها القادرون وخاصة الأغنياء بمد يد العون للقراء والمعوزين وتحقيق التكافل الاجتماعي المطلوب الذي خطط له جلالة الملك وأرسى قواعده وأسسها من أجل سعادة شعبه والقضاء على الفقر في ربوع مملكته الشريفة.

فضيلة الشيخ مام العينين لارباس - الأمين العام بالنيابة

-الحديث النبوي الشريف في صحيح البخاري بتفسير القسطلاني ، وبحضور فتح الباري وصحيح مسلم بشرح النووي والشفاء للقاضي عياض ، والموطأ للإمام مالك بشرح الزرقاني .

-الأصول بجمع الجواب في ابن السبكي وورقات إمام الحرمين ، ومنظومة للشيخ ماء العينين

-الفقه ، ويعتمد فيه المرشد المعين لابن عاشور لشرح مسيرة الصغرى وشرح الأدوزي السهلاني ، ورسالة ابن أبي زيد القسيرواني ، ومحض الشیخ خلیل بشرح الدردیر ، وحاشیة الدسوقي ، والتلحة لابن عاصم بشرح التاویدی والتسلوی ، والفرائض بمنظومة الرسموکی . -وفي المنطق يعتمد السلم ، والسلالیة وشروحها للرسموکی ، والحساب .

-وفي العروض تدرس الخزرجیة بشرح الزموري ، ونعت العروض للشيخ ماء العینین ، واللامیة للرسموکی ، والکافی للدمنهوری .

كانت هذه العلوم كلها وغيرها مزدهرة في سوس ، وهي عينها التي كانت تدرس في المراكز العلمية الإسلامية المشهورة في باقي أطراف العالم الإسلامي . وهي كلها ، شرعية كانت أم آلية . خدمها المسلمين واهتماموا بها لأجل خدمة دينهم وفهمه وإعلاه كلمته . وفي هذا المعنى ذكر المختار السوسي أن سوس ، ازدهرت فيه العلوم الإنسانية التي يعرفها الشرقيون قاطبة في القرون الوسطى ، فقد كانت هذه العلوم كلها تسمى دينية ، لأنها ما انتشرت إلا بواسطة الدين . وما خدمها المسلمون إلا ليصلوا بسببيها إلى تفهم الدين وإعلاه كلمته في كل شيء (11) . كما ذكر رحمة الله في سوس العالمة أن تلك العلوم لا تتجاوز واحد وعشرين هنا ، فقال بالحرف : «استع رقعة المعارف في جبال جزولة وما إليها . وأن تاریخها افتتح ، فيما علمنا ، من مبتدأ القرن الخامس ، ثم كانت بين جز ومد ، حتى زخرت في التاسع ثم بعده... والعلوم التي كان السوسيون يتعاطونها لا تتجاوز واحدا وعشرين هنا ، وهي : القراءات ، التفسير الحديث ، السيرة علوم الحديث ، النحو ، التصريف ، اللغة البیان ، الأصول ، علم الكلام الفقه ، الفرائض ، الحساب ، الهیاء ، المنطق ، العروض ، الطب ، الأسانید ، الجداول ، الأدب . (12) )

#### ملاحظات وتعلل إلى إعادة الاعتبار

##### للمدارس الأصيلة :

إن مما يلاحظه المرء وهو يتتبع تجربة هذه المدرسة التنالیة وسوها من المدارس العلمية الأصيلة في هذه الديار السوسيّة ، هو تجاحها واتفاقها على بعض الأمور المحمودة ، مثل :

1. ملائمة الصنف من طرف طلبتها في الصلوات الخمس مع الإمام .

2. الجد والمواظبة على حضور الحزب الراتب صباحاً ومساءً ، ونفس الشيء بالنسبة للقراءة والتحصيل . فيقول ناظمهم :

تمتني أن تنسى فقيها مناظراً  
بغير عناء والجنون فنون

وليس اكتساب المال دون مشقة  
تحملتها ، فالعلم كيف يكون ؟

3. عدم مفادة المدرسة لسوق أو سفر أو غيرها إلا ياذن من الأستاذ . وهذه الخصلة قد ضعفت خاصة في بعضها ، مثل "تنالت" كما ذكر في الفقيه الغالي رحمة الله .

4. قيام الطلبة بواجبهم في الأعمال اليومية الدورية التي يقسمونها بينهم كاعداد الطعام أو إعلام الطلبة لحضوره تناوله أو الدرس .

## ملاحظات حول المدارس العتية بسوس

# مدرسة تنالت نموذجاً

إعداد الأستاذ : الحسين أصبهي (♦)

على دين الإسلام بالنواخذة ، لما تعرفوا على مقامها كثيراً بالأستاذ محمد بن عبد الله أقريض (9)

واختياري لهذه المدرسة لا يعود لأي سبب غير ما أسمع عنها كثيراً من المدح والثناء العطر ، مع القول بأن لها خصوصيات تميزها عن غيرها من مثيلاتها السوسيات ، ولكنني لما عدت لأنقاب فيما كتب عنها وأسمع مباشرة من الذين تخرجوا منها ، ثم وقوفي . قبل يومين من تاريخ انعقاد هذه التلدة ، على واقعها أثناء قيامي برحالة إليها رفقة أخوين استاذين زمليين لي في العمل ، وجدت أنها لم تخرج عن النهج المتبع ولم تختص بشيء ذي بال عن نظيراتها في هذه الأصياغ . وقد أكد لي هذه الحقيقة أيضاً أحد خريجها ، وهو الذي انتهى إليه التدريس فيها حالياً الفقيه النبیي الحاج محمد الغافل حفظه الله ، حيث قال : إن ما يدرس فيها من مواد هو عين ما يدرس في مثيلاتها السوسية من المدارس العلمية . وقد ذكر صاحب كتاب الرثام (10) وهو كذلك أحد الذين تخرجوا منها أن المواد التي كانت تدرس فيها أيام تصدر الفقيه الحاج محمد الحبيب (توفي 26 محرم 1397 هـ) للتدريس فيها هي :

بالنسبة للنحو تدرس فيه مقدمة ابن أجرور ، ثم الزواوي ، والجمل ولامية الأفعال في التصريف ، وهذا بالنسبة للمبتدئ ، ثم الفية ابن مالك في النحو في المرحلة الثانية يشرح الأشموني والمكودي وابن عقيل ...

وبالنسبة للمعاني والبيان والبدیع تدرس الاستعارات للشيخ الطیب بن کیران الفاسی ، وتخليص المفتاح ، وشرح السعد التفتانی ...

وفي فنون اللغة تدرس المقامات للحريري بشرح الشریشی ولامیة العرب للشنفری والعلقات السبع بشرحها والشمقمیة ولامیة العجم للطفرانی ، والدالیة للبیوسی ومثلث قطب للرسموکی ، والهزیمة والبردة للبوبصیری ، ویانت سعاد لکعب بن زہیر رضی اللہ عنہ .

-واما بالنسبة لعلوم الشریعہ ، فیاتی في مقدمة ما يدرس فيها :

-تفسیر القرآن الكريم بالجلالین ، ويستعين الفقيه بروح البيان وروح المعانی والبحر المحیط والخازن والکشاف والبیضاوی ، ويكون الدرس بالریع أو بشمن الحزب . ويتطرق فيه إلى جانبی اللغة والمعنى وذلك بطريقه السرد ، ويتم اعراب الكلمات من طرف الطلبة .

على دين الإسلام بالنواخذة ، لما تعرفوا على مقامها كثيراً بالأستاذ محمد بن عبد الله أقريض (9) سبیل الحفاظ على تعالیمه وهدیه بینهم . وقد ذکر الشیخ المختار ان هذا القطر السوسي لم یلبت بعد الموجة الإسلامية ان تحول بسرعة فمازجت منه التعالیم الجديدة أشغفه لم تتفتح قبل لأیة تعالیم اخیر تفتحها ل تعالیم الإسلام (2)

لعت هذه المدارس والمساجد دوراً رائداً في ازدهار الحياة العلمية والثقافية في سوس خاصة منذ القرن التاسع الهجري كما ذکر صاحب سوس العالمة . حيث ابتدأت النهضة العلمية العجيبة التي رأينا آثارها في التدريس والتالیف وکثرة تداول الفنون (3) تبتدئ طریقة التکوین العلمی للأشخاص الذين تخرجوا من هذا السبیل بحفظ القرآن الكريم . حفظها واتقانها وفهمها . لأنه أم العلوم واهمها ولرجاء برکته وتنویر القلب به . تم بعد ذلك تدرس العلوم المتعلقة به من قراءات وتفسیر وأصول وفقه وغيرها . وكذلك العلوم اللغوية والفكرية من نحو وصرف ومنطق ونحوها .

وتعتبر المناهج التربوية السائدة والمتبعة في هذه المدارس العلمية السوسيّة . أو جلها على الأقل . جديدة بالدراسة والتحليل . وقد تطرق إلى هذا الجانب الخصب مجموعة من الأعلام الذين تعاملوا معه وتركوا بصماتهم فيه . مثل العلامة محمد بن عبد الحصيکی (5) خلال القرن الثاني عشر الهجري في رسالة أدب التعليم ، والشيخ صالح (6) بن عبد الله الإنگی في كتاب "المدرسة والطلبة" . وبیورک بن عبد الله (7) السهلاني في "نکحة" النصیحة في إرشاد الطلبة ، الذي حققه عبد السلام الخلد .

**نموذج المدرسة التنالیة :**  
ساهمت مدرسة تنالت إلى جانب مثيلاتها في سوس في غرس بذور الثقافة الإسلامية بعلومها الشرعية والآلية . رعتها وسقتها آیادي من عملوا بها وساهموا في سبیل إعلاه بنیانها الشامخ بتضحيات عز نظيرها . 8.

وقد أدرجها العلامة المختار السوسي في الرقم السابع والخمسين في كتابه "مدارس سوس العتية نظامها وأساتذتها" . فقال في حقها : المدرسة التنالیة اشتهرت أخیراً بمحمد هموش الإیسی ، وال الحاج محمد البیزیدی في سنة 1283 هـ ، والحسین التیاسینی ، وعمر

بسم الله الرحمن الرحيم  
الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام  
على سيد المرسلين محمد بن عبد الله واله  
وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

لقد اهتم السلف الصالح بميدان التربية والتعليم ، وأقاموا الإسلام في أنفسهم وارضهم ومالوها عمراً ونقاوة وحضارة وتقديماً ، وهو الأمر نفسه المطلوب المحافظة عليه من طرف الخلف ، فيعمل على إعادة الأمة إلى السياق الإسلامي والعملية ، فتكون صلاتها ونسكها ومحياها ومماتها لله رب العالمين .  
لقد أضحت الحاجة ماسة إلى إعطاء الأهمية القصوى لإنشاء عالم معرفى ثقافي صحيح ، وتحويل الفكر إلى فعل حضاري متميز ، الشيء الذي يحتاج إلى مجهود جبار وعمل مستمر متellan . لأننا ما نزال تحت وطأة وهيمة المشروع الحضاري الغربي . حيث نجتر ما انتج فخاب عنا الشهود الحضاري الذي وصفنا به الله عز وجل في قوله : (لتكونوا شهداً على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً) سورة البقرة / الآية 143 .

ومع هذا ، فإن الانحسار الحضاري والأزمة التي تعاني منها الأمة لا يمكن أن تفسر بعوامل خارجية ، فلب الأزمة آت من داخل جسم الأمة وليس من خارجها ، ولذلك فاصلاحها وتعويضها رهين باصلاح الداخل . فلابد من محاسبة النفس . وقد نبهنا القرآن الكريم لهذه المسألة في أكثر من موضع ، ومنها قوله جل وعلا : (إن الله لا يغير ما يقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم) سورة الرعد / الآية 11 . فلقد تعودنا تفسير مشكلاتنا بحسبها إلى الغير ، وكان الغير مسؤولاً عن مصائبنا وعن وقوعها وعن استمرارها . بل حتى تقاومنا عن القيام بحلها ، كل ذلك تجنبنا للمسؤولية التي تقع علينا حقاً . وقد ذكرنا مالك بن نبي رحمة الله بان لا استعماً دون قابلية الاستعما ، وأن المصائب قلما تحل في من يمنع نفسه منها ويعدها للصمود ضدها إذا وقعت ، كما تعودنا على التعلل إلى من ينزل علينا من السماء فيخلصنا من مأسينا دفعة واحدة . وذلك إمعاناً منا في الكسل والخروج عن السنن والتواصیس التي لا تحابي أحداً .

##### في ميدان التربية والتعليم :

لعل من المسلمات القول بأن أي أمة لا يمكن أن تقوم وتنهض وأن تأتي ثمارها المرجوة في البناء الحضاري إلا إذا كان أساسها سليماً ، ومنطلقاً من كيان الأمة ومن مكوناتها الثقافية الأصلية .

ومع ذلك نجد - مع الأسف الشديد - في ميدان التعليم أن النظام الذي وضع لأبناء الأمة متقول عما عرفه الاستعما في وطنه . وذلك حتى ، يلائم مفاصده الهادمة لثقافة الأمة والمقسمة لوحدتها والمفسدة لعروتها الوثقى . فتقلص النظام الإسلامي ويفت على تأخره وعدم فاعليته ، وكذلك إهمال الأمة له أن يقتضي عليه فخررت أجيال كلا النظارين لكن كلا الفريقين ممسوخ . أناش منتخصصون في العلوم الإسلامية المقتصرة على الدراسات الفقهية لا يعرفون من العلوم الحديثة شيئاً ، وإناس متخصصون في العلوم الحديثة لا يعرفون هويتهم ويجهلون تراثهم ولارؤية حضارية لهم ، فهم ضائعون (1) .

**دور المدارس العتية الأصيلة بسوس**  
في ازدهار الحياة العلمية والثقافية :  
لاشك أن هذه المدارس العلمية قد لعبت دوراً مركزاً في الحفاظ على ذات الأمة وهيئتها الإسلامية ، وذلك بسبب عض أهل هذه الريوة

في ظار اهتمامنا بضوابط الفكر الإسلامي وحقائق التاريخ الوطني والديني لبلادنا نقدم للقراء نص رسالة الإمام مالك بن أنس. رضي الله عنه. إلى الإمام الليث بن سعد ورد هذا الأخير عليه حيث يتبين لنا علو كعب الحوار وطريقة التعامل بين عالمن جليلين من علماء الإسلام ممن يعتبرون حجة لغيرهم وقدوة لمن بعدهم حيث يرى عالم المدينة حجية عمل أهل المدينة ووجوب التقيد به فيبين الليث حرصه على اتباع السنة المطهرة وما كان عليه الصحابة مما يعرفه إمام دارالهجرة داعيا له بخير منها إلى ما وجد الصحابة من مستجدات في الأمصار مما يستوجب الاجتهد وقد استخرجنا الرسائلتين من كتاب تهذيب المسالك في نصرة مذهب مالك لأبي الحجاج يوسف بن دوناس الفندلاوي دراسة الاستاذ أحمد البوشيخي ونشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. وفيما يلي نص الرسائلتين:

## حوار الإمامين

# مالك بن أنس

# والليث بن سعد

### تقديم ادريس كرم

### نص جواب

#### الليث بن سعد

#### رضي الله عنه

"سلام الله عليك، فإنني أحمد الله الذي لا إله إلا هو. أما بعد، عافانا الله وإياك، وأحسن لنا العاقبة في الدنيا والآخرة. قد بلغتني كتابك تذكر فيه من صلاح حالكم الذي يسرني، فadam الله ذلك لكم، وأتته بالعون على شكره، والزيادة من إحسانه. وذكرت نظرك في الكتب التي بعثت بها إليك، وأمامتك إياها، وختتمك عليها بختمنك."

وذكرت أنه قد انشغلك ما كتبت إليك فيه من تقويم ما أتاني عنك إلى ابتدائي بالنصيحة، ورجوت أن يكون لها عندي موضع، وأنه لم يمنعك من ذلك فيما خلا إلا أن يكون رايك فينا جميلا، إلا لأنني لم أذكرك مثل هذا."

وأنه بلغك أني أفتى بأشياء مخالفة لما عليه جماعة الناس عندهم، وأتي يحق على الخوف على نفسي لاعتماده من قبل على ما أفتته به، وأن الناس تبع لأهل المدينة التي إليها كانت الهجرة، وبها نزل القرآن.

وقد أصبت بالذي كتبت به من ذلك إن شاء الله تعالى، ووقع مني بالموقع الذي تحب، وما أجد أحدا ينسب إليه العلم أكره لشواذ الفتيا ولا أشد تفضيلا لعلماء أهل المدينة الذين مضوا، ولا آخذ لفتياهم فيما اتفقا عليه مني، والحمد لله رب العالمين لا

نص رسالة الإمام مالك بن أنس رضي الله عنه إلى الليث بن سعد. من مالك بن أنس إلى الليث بن سعد. سلام عليك، فإنني أحمد الله إليك الذي لا إله إلا هو. أما بعد

عصمنا الله وإياك بطاعته في السر والعلانية وعافانا وإياك من كل مكره. أعلم رحمك الله، أنه يعني أنك تقضي الناس بأشياء مخالفة لما عليه جماعة الناس عندنا، وبلغنا الذي نحن فيه، وانت في إمامتك وفضلك، ومنزلك من أهل بلدك، وحاجة من مثلك إليك. واعتمادهم على ماجاءهم منك، حقيق بأن تخاف على نفسك، وتتبع ماترجموا النجاة باتباعه، فإن الله تعالى يقول: "والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوه بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه، وأعد لهم جنات تجري من تحتها الأنهر خالدين فيها أبدا، ذلك الفوز العظيم" سورة التوبية الآية: 101.

وقال تعالى: "فبشر عبادي الذين يستمعون القول، فيتبعون أحسنه، وأولئك الذي هداهم الله، وأولئك هم أولوا الآلباب" سورة الزمر الآية: 17.16. فإن الناس تبع لأهل المدينة، إليها كانت الهجرة، وبها نزل القرآن، وأحل الحلال، وحرم الحرام، إذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بين ظهره وبينهم، يحضرن الوجه، والتزيل، ويأمرهم فيطهرون، ويسن لهم فيتبغونه، حتى توفاء الله، واختار له ما عند الله صلوات الله عليه وسلم عليه ورحمة وبركاته. ثم قام من بعده اتبع الناس له من أهله، من ولي الأمر من بعده، فما نزل بهم مما علموا أنفسهم، وما لم يكن عندهم فيه علم سأله عنهم، ثم أخذوا بأقوى ما واجدوا في ذلك في اجتهادهم وحداثة عهدهم، وإن خالفهم مخالف أو قال أمرا غيره أقوى منه وأولى، ترك قوله، وعمل بغيره.

ثم كان التابعون من بعدهم يسلكون ذلك السبيل، ويتبعون تلك السنة، فإذا كان الأمر بالمدية ظاهرا لم يكن لأحد خلافه، للذى في أيديهم من تلك الوراثة التي لا يجوز لأحد انتهاها، ولا ادعاؤها. ولو ذهب أهل الأمصار يقولون: هذا العمل الذي ببلغنا، وهذا الذي مضى عليه من مرضه، لم يكونوا في ذلك على ثقة، ولم يكن لهم من ذلك الذي جاز لهم. فانظر رحمك الله فيما كتبت إليك به لكتابك، وأعلم أنني أرجو إلا يكون دعاني ما كتبت به إليك إلا النصيحة لله تعالى وحده، والنظر لك، والظن بك، فانزل كتابي هذا منزليه، فإنك إن فعلت تعلم أنني لم ألك نصيحة. وفتنا الله وإياك لطاعته، وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم في كل أمر، وعلى كل حال، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

فلا نراه يجوز لأجناد المسلمين أن يحدثوا اليوم أمرا لم يعمل به سلفهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتابعين لهم. مع أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد اختلفوا في الفتيا في أشياء كثيرة، ولو لا أني قد عرفت أن قد علمتها، كتبت بها إليك.

ثم اختلف التابعون في أشياء بعد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، سلم سعيد بن المسيب ونظراؤه، أشد الاختلاف.

ثم اختلف الذين كانوا من بعدهم، فحضرتهم بالمدينة وغيرها، وراسمهم يومئذ ابن شهاب، وريبيعة بن أبي عبد الرحمن. وكان من خلاف ربيعة لبعض ما قد مضى ما قد عرفت، وحضرت، وسمعت قولك فيه، وقول ذوي الرأي من أهل المدينة: يحيى بن سعيد، وعبيد الله بن عمر وكثير بن فرقه، وغيره كثير من هؤلئه من، حتى اضطررك إلى ما كرته من ذلك إلى فراق مجسله، وذاكرتك أنت، وعبد العزيز بن عبد الله بعض ما نعيب على ربيعة من ذلك، فكتبتما من المواقفين فيما أنكرت، تكرهان منه ما أكره.

ومع ذلك بحمد الله عند ربيعة خير كثير، وعقل أصيل، ولسان بلغ، وفضل مستعين، وطريقة حسنة في الإسلام، ومودة لأخوانه عامة، ولنا خاصة، رحمة الله، وغفر له، وجزاء بمحسن ماعمله. وكان يكون من ابن شهاب اختلف كثير إذا لقيه، وإذا كاتبه بعضنا فربما كتب إليه في الشيء الواحد، على فضل رأيه وعلمه. بثلاثة أنواع، ينقض بعضها بعضاً ولا يشعر بالذى مضى من رأيه في ذلك. فهذا الذي يدعونى إلى ترك ما أنكرت تركي إياه.

وقد عرفت أيضاً عيب إنكاري إياه. أن يجمع أحد من أجناد المسلمين بين الصالاتين ليلة المطر، ومطر الشام أكثر من مطر المدينة بما لا يعلمه إلا الله. لم يجمع منهم أحد قط في ليلة مطر، وفيهم أبو عبيدة بن الجراح، وخالد بن الوليد، ويزيد بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص، ومعاذ بن جبل وقد بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أعلمكم بالحلال والحرام معاذ بن جبل" وقال: " يأتي معاذ يوم القيمة بين يدي العلماء ببرقة" وشراحيل بن حسنة، وأبو الدرداء، وبلال بن رياح.

وكان أبو ذر بمصر، والزبير بن العوام، وسعد بن أبي وقاص، وبمحض سبعون من أهل بدر، وبأجناد المسلمين كلها وبالعراق ابن مسعود، وحنديفة بن اليمان، وعمران بن حصين، ونزلها أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه في الجنة سنتين، وكان معه من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على كل العشاء بصلة قط. البقية من: 11

## الحديث: العاشر

### أسباب وموانع إجابة الدعاء وقبول الأعمال

#### نص الحديث

عن أبي هريرة رضي الله عنه. قال: قال رسول الله (ص): "أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: (يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا إنني بما تعملون عليم) سورة المؤمنون الآية: 51، وقال: (يأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات مارزقناكم) سورة البقرة / الآية 172، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعثت أغبر يمد يديه إلى السماء يارب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذى بالحرام فأنى يستجاب لذلك" رواه مسلم.



إعداد الاستاذ عبد الله بوعثوة

#### أهمية الحديث:

رواي الحديث: هذا الحديث من الأحاديث التي تقدمت ترجمته في الحديث السابقة (التابع) ولباس من الأحكام، وعليه العمدة في تناول الحلال وتجنب الحرام، وما أعم نفعه وأعظمه في إيجاد المجتمع المؤمن الذي يقف عند حدود الشرع مكتفيا بالحلال المبارك الطيب، فيحيا في طمانينة ورخاء.

#### مفردات الحديث:

"إن الله طيب": أي ظاهر منزله عن الناقصين.  
"لا يقبل إلا طيبا": لا يقبل التقرب إليه إلا بالحلال من الكسب عملاً ومالاً.

"أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين": سوى بينهم في الخطاب بوجوب أكل الحلال.  
"أشعث": متفرق وجدد شعر الرأس لعدم تمشيطه.  
"أغبر": غير الغبار لون شعره طول سفره في الطاعات كحج وجهاد.

"يمد يديه إلى السماء": يرفع يديه إلى السماء داعياً وسائل الله تعالى.  
"فأنى يستجاب لذلك": كيف ومن أين يستجاب لمن كانت هذه صفتة.

#### معنى العام:

تخرج الحديث: 1. الله طيب لا يقبل إلا طيبا: إن الله سبحانه عز وجل طيب أي منزله عن الناقصين والخبيث، فيكون بمعنى القدوس وقيل طيب الثناء ومستلزم الأسماء عند العارفين بها، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "اللهم إني أسألك باسمك المطهر الطاهر، الطيب المبارك الأحب إلىك الذي إذا دعيت به أجبت، وإذا رواه مسلم في الصحيح (كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب)، رقم: 1686 (1)، والترمذني في السنن (كتاب تفسير القرآن عن رسول الله، سورة البقرة، رقم: 2915)، وأحمد في المسند (كتاب باقي مسند المكثرين رقم 7998)، والدارمي في السنن (كتاب الرفاق، رقم: 2601).

من مشقة وشعور بالحاجة إلى الله وانكسار، والانكسار من أعظم أسباب إجابة الدعاء.

■ مد اليدين إلى السماء: وهو من أداب الدعاء، روى الإمام أحمد عن النبي (ص): "إن الله تعالى حبي كريم، يستحب إذا رفع الرجل إليه يديه أن يردهما صفرا خاتمتين".

■ الإلتحاج على الله عز وجل: وذلك بتكرير ذكر ربوبيته سبحانه وتعالى، وفي ذلك يقول الرسول (ص): "إن الله يحب العبد الملتحاج" أي الذي يلح في الدعاء ويكرره.

7. ما يمنع إجابة الدعاء: أشار صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث إلى أن التوسيع في الحرام أكلًا وشربًا ولبساً وتغذية يمنع إجابة الدعاء.

#### أفكار الحديث:

♦ الله لا يقبل إلا طيباً والطيب ماطبيه الشرع.  
♦ أمر الله المؤمنين بما أمر به المرسلين.  
♦ لا يستجيب الله دعاء أكل الحرام.

ما يستفاد من الحديث:  
♦ اتصف الله تعالى بصفات الكمال وعدم قبوله الصدقات إذا كانت من كسب حرام.

♦ الأنبياء والمؤمنون سواه في أحكام الدين إلا ما كان من خصوصياتهم. فالله سبحانه أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال الله تعالى: (يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا) وقال الله تعالى: (يأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم) ويعنى هنا أن الرسول وأمهem مأمورون بأكل من الطيبات التي هي الحلال وبالعمل الصالح.

العبارة قال: قال الخطاب: الحج الحرام لا ثواب فيه وإنما غير مقبول. واعتراضه الشيخ أبو علي المنساوي بأن مذهب أهل السنة أن السيئة لا تحيط ثواب الحسنة بل يثاب على حجه ويأثم من جهة العصبية.

وقال ابن العربي: من قاتل على فرس غصبه فله الشهادة وعليه العصبية أي له أجر شهادته وعليه إثم عصبيته.

ويقول الدسوقي في حاشيته: "فقول المصنف "عصبي" معناه أنه لا يثاب عليه كثواب فعله بحلال، فلا ينافي أنه يثاب عليه وليس المراد نفي الشفاعة عنه بالمرة كما هو ظاهره وظاهر قول الخطاب" (حاشية الدسوقي، ص: 10، مج: 2).

4. كيف يخرج المسلم من الحرام: يتخلص المسلم من المال الحرام بعد العجز عن معرفة صاحبه أو العثور عليه بالتصدق به، والأجر مالكه.

5. الأنبياء والمؤمنون سواه في أحكام الدين إلا ما كان من خصوصياتهم. فالله سبحانه أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال الله تعالى: (يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا) وقال الله تعالى: (يأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم) ويعنى هنا أن الرسول وأمهem مأمورون بأكل من الطيبات التي هي الحلال وبالعمل الصالح.

6. أسباب إجابة الدعاء:  
■ إطالة السفر: ومجرد السفر يقتضي إجابة الدعاء، فقد روى أبو داود وابن ماجة والترمذني من حديث أبي هريرة عن النبي (ص): قال: "ثلاث دعوات مستجابات لا شك فيها: دعوة المظلوم، ودعوة المسافر، ودعوة

سُئلته بـ أُعطيت، وإذا استرحـمتـ بـ رحـمـتـ، وإذا استفـرجـتـ بـ فـرجـتـ".

2. الطيب المقبول: يشمل الأعمال والأموال والأقوال والاعتقادات: فهو سبحانه وتعالى لا يقبل من الأعمال إلا ما كان طيباً ظاهراً من المفسدات كلها كالرياء والعجب. ولا يقبل من الأموال إلا ما كان طيباً حلالاً.

ولا يقصد إليه من الكلام إلا ما كان طيباً، قال الله تعالى: "إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه" سورة فاطر الآية: 10.

3. كيف يكون العمل مقبولاً

طيباً: إن من أعظم ما يجعل عمل المؤمن طيباً مقبولاً طيب مطعمه وحله، وفي الحديث دليل على أن العمل لا يقبل إلا بأكل الحلال، وإن الحرام يفسد العمل ويمنع قبوله.

والقصد هنا نفي الكمال المستوجب للأجر والثواب في هذه الأعمال، مع أنها مقبولة من حيث سقوط الفرض بها من الذمة، وفي هذا يقول الشيخ خليل رحمة الله: "وصبح بالحرام وعصبي" (أي الحرج بالمال الحرام).

وفي تعليق الدسوقي على تلك

## الخطبة الثانية

الحمد لله الذي أحل الطيبات وحرم علينا الخباثة وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له نهى عباده عما يضر أبدانهم ودينيهم ، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبده ورسوله حذر أمه من كل شيء خبيث مضر، وفتّر خطير، حفاظًا على صحتها، وحرصًا على سلامتها، صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه والتابعين، ومن تبعهم يا حسان إلى يوم الدين.

أما بعد في أيها الإخوة المؤمنون ، إن الله تعالى قد أخْرَى عباده بحاله عن حرامه، وأباح لهم من الطيبات ما تقوم به مصالحهم الدينية والدنيوية ، فالتغدى بالطيبات طبعاً أمر مفید ونافع، والتغدى بالخباثة يكون له أثر سيء على الصحة والسلوك والدين ، ومن الخباثة التي ابْتَلَى بها المجتمع الإنساني في هذا العصر: التدخين الذي فشى تناوله لدى الصغار والكبار ، الذكور والإناث ، وصار متعاطيه يضيقون به الناس، ويؤذون به الآباء من غير خجل ولا حياء، فالمدخن يملاً فمه منه، ثم ينفثه في وجوه الحاضرين دون مبالاة بحقوقهم ودون مراعاة لمبادئ الأخلاق العامة ، فهو يخنق أنفس الحاضرين بالدخان الملوث بالريق والرائحة الكريهة ، ولو أن إنساناً تنفس في وجه المدخن أو بقص أو امتحن أمامه فكم يكون امتعاضه وتالمه، وتعجبه واستنكاره ، وغضبه واحتجاجه، بينما هو لا حرج عليه إذا مج الدخان على غيره ونفثه على وجهه سواء في السيارة أو الحافلة أو البيت أو غير ذلك، ولكن كما جاء في الحديث الشريف: "إذا لم تستح فاصنح ما شئت".

فكم تعلّلت أصوات الناصحين في إنكار شرب الدخان ، وكم صدرت من نصائح طيبة ودينية وإدارية محذرة من أضراره وأخطاره ، وكم من كتب الفت، وندوات نظمت في بيان مفاسد التدخين وأضراره وأخطاره، ومتناولوه لا يصفون لنا صرح ولا يستمعون لمرشد ولا يجيبون داعياً لأن التدخين قد أسرهم وأحکم قبضهم وأسرهم، ولو تمسكوا بالإيمان الصحيح والعقيدة السليمة والعزيمة الصادقة لخلصوا أنفسهم وغيرهم من هذه الأفة الخطيرة.

إن تناول السجائر ضار بالبدن والدين وبالمال والسلوك والمجتمع عامة، ومعلوم أن نوعاً واحداً من هذه الأضرار كان بالإمكان أن يكون كافياً لتجنيبه والابتعاد عنه، فكيف إذا اجتمعت فيه هذه الأضرار كلها، أما ضررها بالبدن فلأنه يضعفه بوجه عام ، يضعف القلب، ويحدث مرض السل والسرطان والإفراط في السعال في الصدر، ويسود الأسنان ويخربها ويسبب مرض البلعوم ومداخل الطعام ، وأما ضررها بالدين فإنه يشقل المسلم عن العبادة والقيام بالطاعات وبخاصة الصيام والجلوس في المساجد ومجلس العلم والذكر وطبعاً ما كرمه العبد في الخير فهو شر، كما يدعوه متعاطيه إلى مخالطة ومرافقة الأشرار والابتعاد عن الأخيار، وأما ضرره بالمال ، فالدخنون يعرفون كم ينفقون في اليوم من الدراهم، وقد يكون المدخن فقيراً لا يملك قوت يومه، ومع ذلك

الخطبة الأولى : الحمد لله رب العالمين ، أباح لنا الطيبات من الرزق ، وحرم علينا الخباثة، ووضع عننا الأصار والأغلال ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، الكبير المتعال ، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبده ورسوله ، بين الحلال والحرام ، صلى الله عليه وسلم ، وعلى آله وأصحابه ، صلاة وسلاماً دائمين متصلين متواصلين ، ما تعاقب الغدو والأصال.

أما بعد: في أيها الإخوة المؤمنون ، قال الله تعالى في كتابه الحكيم: « ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزنناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير من خلقنا تقضيلاً » . وقال سبحانه: « الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهواهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخباثة ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم » . وروى الإمام أحمد في مسنده أن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، نهى عن كل مسكر وفتّر» والمفتر هو كل ما يحدث الفتور في أعضاء الجسم وأطراقه، وانطلاقاً من كتاب الله عزوجل وسنة رسول الله ، صلى الله عليه وسلم يتبيّن أن الله تعالى نهى عن تناول كل ما يخل بالعقل ويفسده أو يعطله، وقد رتب سبحانه على من يتعاطى ذلك حداً رادعاً وعقوبة زاجرة، فالعقل هو أحد الضروريات الخمس التي أجمعـت الشرائع السماوية على وجوب الحفاظ عليها لأنـ في حفظها قوام الحياة وسعادة البشرية ، ولأنـ فقد العقل كما يسيء إلى نفسه فهو يسيء إلى غيره حيث يوقع نفسه في الهلاك والفساد كما يتعدي ضرره إلى الغير، ولذلك حرم الله على الناس كل ما يضر بدمائهم وذريتهم وذرياتهم ، وما يخل بأجسامهم وعقولهم وكل ما يفسد قلوبهم وآخلاقهم ويهلك أموالهم.

ومعلوم بالضطرة السليمة ، والعقل السليم ، والشرع الحكيم أنـ ما كانت مفسدته أعظم من مصلحته وجب تجنبه والابتعاد عنه، وحرم تعاطيه ، بدليل قول الله تعالى: « يـ أيـها الـذـيـ آمـنـواـ إنـماـ الـخـمـرـ وـالـمـنـيـرـ وـالـأـنـصـابـ وـالـأـلـاـمـ رـجـسـ منـ عـمـلـ الشـيـطـانـ فـاجـتـبـوـهـ لـعـلـكـ تـفـلـحـونـ » . بين سبحانه وتعالى مفاسد الخمر وكل مفسد للعقل وأوجب تجنب هذه المفاسد والابتعاد عنها، فهي تنجس العقيدة والأخلاق والأبدان والثياب والأمكنة ، والمطلوب من المؤمن أنـ يكون طاهراً في عقیدته وخلقه وهي ثوبه وبدنه ومكانه، وقد أطلق القرآن الكريم الرجس في مواطن أعمال الشيطان والوثنية ، ثانياً إنـماـ الـخـمـرـ وـالـمـنـيـرـ وـالـأـنـصـابـ وـالـأـلـاـمـ رـجـسـ منـ عـمـلـ الشـيـطـانـ كـلـهـ شـرـ وـهـلـاكـ لـبـنـيـ آـدـمـ ، لأنـ الشـيـطـانـ عـدـوـ لـهـ يـرـيدـ لـهـ الشـرـ وـالـهـلـاكـ وـالـخـسـرـانـ وـبـينـ اللهـ عـزـ وـجـلـ أنـ مـنـ لـمـ يـجـتـبـ الـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ وـكـلـ ماـ يـضـرـ بـالـعـقـلـ وـالـجـنـبـ وـالـأـطـرـافـ وـتـحـرـيـبـ الـأـسـنـانـ وـتـدـمـيرـهـاـ وـخـبـلـ الـعـقـلـ ، وـتـوـرـيـتـ الـجـنـونـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ دـيـوـثـاـ ، وـالـدـيـوـثـ هـوـ الـذـيـ يـلـمـ الـخـبـثـ فـيـ أـهـلـهـ وـيـسـكـتـ عـنـهـ وـيـصـفـةـ عـامـةـ فـالـخـمـرـ وـالـمـنـدـرـاتـ تـسـبـبـ فـيـ اـنـهـيـارـ الـصـحـةـ وـفـيـ زـيـادـةـ نـسـبـةـ الـوـفـيـاتـ ، وـلـذـلـكـ وـصـفـهـ رـسـولـ اللهـ ، صلىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ، بـانـهـ أـمـ الـخـبـاثـ وـأـمـ الـكـبـائـرـ ، وـقـالـ عـثـمـانـ بـنـ عـفـانـ الـخـبـاثـ كـمـاـ تـشـيرـ الـقـشـرـةـ الـدـمـاغـيـةـ وـتـسـبـبـ فـيـ رـفـعـ الـغـيـرـةـ حـتـىـ يـصـرـيـرـ الـمـدـمـنـ عـلـىـ تـنـاـوـلـهـ

ـ ذكر بالقرآن من يخاف ويعيد ، سورة ق / الآية 45.

ـ ذكر في الذكرى تنفع المؤمنين سورة الذاريات / الآية: 55.

ـ ذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسطر سورة الغاشية / الآية: 21.

وكما أن لكل مهمة أو وظيفة أو رسالة قواعد تقوم عليها وأهداف ترمي إلى تحقيقها والوصول إليها ووسائل بها تتحقق هاته الأهداف : فما هي إذن "قواعد الاستناد في الوعظ والإرشاد" ما هي القواعد التي على الوعظ أن يستند إليها في وعظه ونصحه وإرشاده وتوجيهه؟

عندما ذكرنا بأن مهمة الوعظ هي النص والذكر بالعواقب ، وهي الدعوة إلى التذكير بالتفكير فإننا بذلك تكون قد حددنا أهدافه التي يرمي إليها من خلال مهمته تلك ، وتلك الأهداف تقوم على قواعد واسس . وتحقق عبر وسائل ووسائل.

فمهمة الله تعالى التي أخلص بها نفسه هي الخلق وشؤون الخلق من عنابة ورعايته وهدفه وقصده أن يعرفه الخلق ويعبدونه ووسائله إلى ذلك : بعثة الأنبياء والرسل وإنزال الصحف والكتب .

إن القاعدة الأولى في الوعظ والإرشاد أن يكون الوعظ أول عارف بالله وبما يريد الله منه ومن بقية خلقه وتلك هي "المعرفة اليقينية" بالله تعالى ، لأن مهمة الوعظ هو نقل تلك المعرفة والدعوة إليها وتدكير الناس بها ، أما إذا افتقدت كلها أو بعض منها فإن فاقد الشيء لا يعطيه ولن ينجح الوعظ أو من ينصب نفسه لذلك في تحقيق الأهداف المشار إليها سابقاً .

وهذه المعرفة بالله تشمل المعرفة بالكتاب والسنّة ومصادر التشريع ، وتفسير الكتاب وفقه السنّة ، وأصول الأحكام والتشريع ، وتاريخ التنزيل وأسباب النزول ، وحياة الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، وحياة الصحابة والوسيلة الصحيحة إلى هذه "المعرفة العلمية" : المعرفة باللغة العربية لأنها لغة القرآن ولغة السنّة ولغة التشريع ، ولا يتم هذا للوعظ إلا بامتلاك مصادر العلوم المشار إليها .

والقاعدة الثانية في الوعظ والإرشاد أن يكون الوعظ الناصح عالماً بأحوال مجتمعه وأفراده وظروفهم وبيئتهم واقترا على أحوال عوالمهم وعراضاً بطرق معيشتهم وخبراء بمشكلاتهم ، ومتبعاً لنحو المجتمع وتطور أفراده ومهتماً ومحتملاً بكل ذلك لأن "الوسائل" التي سيتبعها في وعظه وإرشاده ونصحه وتوجيهه ، منها ما هو مستمد من واقع الأفراد والمجتمع وظروفه وخصوصياته كما سنرى ، وهذه معرفة تتعلق بعلم اجتماع الإنسان .

القاعدة الثالثة في الوعظ والإرشاد أن يكون الوعظ الناصح عالماً بمستوى العالم والعصر الذي يعيشـه ويعيشـ فيه ، إن العالم اليوم "قرية صغيرة" كما يقولون ، وكما نرى ذلك ونشاهده ونخبرـه كل وقت وحين ، فـفي إطار سياسة العولـة المفروضة اليوم على العالم إن طوعـاً أو كرهـا ، لم تدعـ للوعظـ الناصح مجالـاً خاصـاً به "يـتحركـ فيهـ كماـ يـشاءـ بلـ تـضـطـرـهـ هذهـ السياسـةـ . سيـاسـةـ العـولـةـ . إـلـىـ أنـ يـرـتفـعـ إـلـىـ مـسـتـواـهـ وـيـؤـدـيـ مـهـمـتـهـ آـخـدـاـ إـيـاهـاـ بـعـينـ الـاعـتـارـ غـيرـ قـادـرـ عـلـىـ القـفـزـ عـلـىـهـ أـوـ تـنـحـيـتـهاـ جـانـبـاـ ، فـلـمـ يـعـدـ الـفـرـدـ فـيـ عـالـمـ الـيـوـمـ يـعـيـشـ" مـعـزـولاـ " فـيـ قـرـيـةـ نـاـئـيـةـ بـلـ هـوـ فـيـ قـلـبـ مـعـتـرـكـ الـصـرـاعـ وـالـتـدـافـعـ ، فـعـلـىـ الـسـلـمـ الـيـوـمـ وـالـوعـظـ النـاصـحـ فـيـ الـمـقـدـمـةـ ، أـنـ يـبـرـهـنـ عـلـىـ قـوـةـ إـيمـانـهـ

الحمد لله وكفى والسلام على عباده الذين اصطفـيـ، أـمـاـ بـعـدـ :

إن الله عز وجل بعث الرسل والأنبياء من جهة أولى لدعوة الناس إلى معرفة الله تعالى خالقهم ورازقهم وواهبهم الخير وما نعهم من الشر ، بهدف عبادته والتوجه بقلوبهم إليه وأسلام جوارحهم لأوامره ونواهيه ، وكانت مهمة الأنبياء والرسل ووظيفتهم المثلثة من جهة ثانية هي التذكير الدائم والمستمر بمعنى المعروف ودعوة الناس إليه وبمعنى المنكر ونفيهم عنه .

فمعرفة الله تعالى هي أساس العقيدة الإسلامية القائمة على التوحيد ، والتذكير بالمعروف - أي الحلال - والمنكر - أي الحرام - هو أساس الشريعة الإسلامية القائمة على الأوامر والنواهي .

وإذا كتب الله تعالى البقاء والخلود لذاته سبحانه وحـاتـهـ ، فإنـ مـهـمـةـ الـأـنـبـيـاءـ وـرـسـالـتـهـمـ لـهـاـ نـهـاـيـةـ وـخـاتـمـةـ ، فـأـوـكـلـ اللهـ تـعـالـىـ أـمـرـ المـاتـابـةـ وـالـاسـتـمـرـارـةـ فـيـ التـعـرـيـفـ بـهـ ، وـالـدـعـوـةـ إـلـىـ "ـالـعـلـمـ "ـ الـذـيـ هـمـ "ـ وـرـثـةـ الـأـنـبـيـاءـ "ـ فـيـقـومـ هـؤـلـاءـ الـوـرـثـةـ بـتـلـكـ الـمـهـمـةـ الـشـرـيفـ وـالـعـظـيمـ مـنـ بـعـدـ الـأـنـبـيـاءـ وـالـرـسـلـ لـتـحـقـيقـ الـهـدـفـينـ الـمـذـكـورـينـ أـعـلـاهـ : هـدـفـ التـعـرـيـفـ ، وـهـدـفـ التـذـكـيرـ ، وـمـنـ هـنـاـ تـلـكـ الـمـكـانـةـ الـسـامـيـةـ وـالـدـرـجـةـ الـرـفـيـعـةـ الـتـيـ يـرـقـيـ إـلـيـهـ الـعـلـمـ وـالـعـلـمـاءـ فـيـ الـإـسـلـامـ .

فـالـعـلـمـاءـ يـرـثـونـ عـنـ الـأـنـبـيـاءـ مـهـمـةـ تـبـلـيـغـ رـسـالـتـهـمـ ، وـتـبـعـ أـثـارـهـاـ لـتـحـقـيقـ تـأـثـرـاتـهـاـ فـيـ الـجـمـعـ وـعـلـىـ الـأـفـرـادـ ، فـتـتـحـدـدـ مـعـالـمـ الـجـمـعـ عـلـىـ ضـوـئـهـاـ ، وـيـسـلـكـ الـأـفـرـادـ عـلـىـ هـدـيـهـاـ .

وـمـنـ هـنـاـ كـانـ الـوعـظـ الدـعـوـةـ . الـنـصـيـحـةـ . الـإـشـادـ . الـتـرـشـيدـ . أـدـةـ الـوـصـلـ وـالـصـلـةـ وـالـتـوـاصـلـ ، عـلـىـ مـسـتـوـيـ الـعـقـيـدـةـ بـيـنـ الـعـبـدـ وـرـبـهـ ، وـأـدـةـ الـرـيـطـ بـيـنـ الـأـفـرـادـ وـدـيـنـهـمـ عـلـىـ مـسـتـوـيـ شـرـعـيـتـهـ .

وـالـعـلـمـاءـ الـذـيـنـ هـمـ وـرـثـةـ الـأـنـبـيـاءـ ، فـيـهـمـ الـوعـظـ الـحـكـيمـ ، وـالـخـطـيـبـ الـمـقـتـدـرـ وـالـإـمامـ الـرـاتـبـ ، وـالـدـاعـيـةـ الـمـرـمـوقـ وـالـكـاتـبـ الـمـسـتـبـرـ وـالـمـفـكـرـ الـسـلـمـ . . . الـخـ .

وـمـادـاـ قـدـ أـرـيدـ لـهـذـهـ الـمـاـدـاـلـةـ أـنـ يـقـتـصـرـ حـدـيـثـهـاـ عـلـىـ الـوعـظـ وـمـهـمـةـ الـوعـظـ ، فـإـنـ مـاـ سـبـقـ فـيـ الـقـاتـلـ وـالـمـارـكـةـ فـيـهـ اـنـظـرـ صـحـيـحـ الـبـخـارـيـ ، كـاتـبـ الـمـغـارـيـ ، وـطـبـقـاتـ اـبـنـ سـعـدـ ، الـذـيـ تـرـجـمـ لـلـعـدـيدـ مـنـ النـسـاءـ وـكـذـلـكـ الـإـصـابـةـ فـيـ تـبـيـيزـ الصـحـابـةـ لـابـنـ حـجـرـ الـمـسـقـلـانـيـ وـكـاتـبـ الـإـسـتـيـعـابـ فـيـ اـسـمـ الـأـصـحـابـ ، لـابـنـ عـبـدـ الـبـرـ .

قـلـنـاـ إـنـ مـهـمـةـ الـعـالـمـ الـوعـظـ هـيـ النـصـ للـنـاسـ ، مـنـ عـرـفـ مـنـهـمـ وـمـنـ لـمـ يـعـرـفـ ، وـهـذـهـ الـمـهـمـةـ الـوعـظـتـ قـوـمـ عـلـىـ قـاـدـةـ ذـهـبـيـةـ وـهـيـ الـتـذـكـيرـ بـالـعـوـاقـبـ فـالـتـذـكـيرـ بـعـوـاقـبـ الـأـمـورـ هـوـ الـعـنـىـ الـثـانـيـ لـلـوعـظـ وـالـمـوـعـظـةـ وـالـعـلـةـ قـالـ اـبـنـ سـيـدـهـ الـوعـظـ وـالـعـلـةـ وـالـمـوـعـظـةـ هـوـ تـذـكـيرـ لـلـإـنـسـانـ بـمـاـ يـلـيـنـ قـلـبـهـ مـنـ ثـوـابـ وـعـقـابـ

وـقـلـ إـنـ مـاـ أـعـظـكـمـ بـوـاحـدـةـ أـنـ تـقـومـواـ لـهـ مـشـنـ وـفـرـادـيـ ثـمـ تـفـكـرـوـ ، سـوـرـةـ سـبـاـ الـآـيـةـ 46ـ .ـ قـالـوـاـ سـوـاـ عـلـيـنـاـ أـوـ عـظـتـ أـمـ لـمـ تـكـنـ مـنـ الـوـاعـظـ .ـ سـوـرـةـ الشـعـرـاءـ الـآـيـةـ 136ـ .ـ

فـبـنـاءـ عـلـىـ ذـلـكـ تـكـونـ مـهـمـةـ الـوعـظـ لـلـعـلـمـاءـ أـشـرـ مـهـمـةـ وـأـعـظـمـهـاـ قـدـرـاـ ، وـأـجـلـهـاـ مـكـانـةـ وـأـسـمـاهـاـ مـنـزـلـةـ لـأـنـهـاـ مـهـمـةـ إـلـهـيـةـ وـمـهـمـةـ نـبـوـيـةـ كـذـلـكـ هـيـ رـسـالـةـ الـوعـظـ .ـ وـلـاـ تـقـتـصـرـ رـسـالـةـ الـوعـظـ عـلـىـ فـنـةـ دـوـنـ أـخـرـيـ أـوـ عـلـىـ فـرـدـ دـوـنـ أـخـرـ .ـ ذـكـرـاـ كـانـ أـمـ أـنـشـ ، صـغـيـرـاـ كـانـ أـمـ كـبـيـرـاـ ، فـرـسـالـةـ الـإـسـلـامـ النـصـ بـهـ وـالـدـعـوـةـ إـلـيـهـ ، رـسـالـةـ عـامـةـ شـامـلـةـ فـالـوـاعـظـ يـعـظـ وـيـنـصـحـ الـطـفـلـ كـمـاـ يـنـصـحـ الشـيـخـ الـكـبـيرـ ، وـيـنـصـحـ الـرـجـالـ كـمـاـ يـنـصـحـ وـيـعـظـ النـسـاءـ ، وـالـزـوـجـ وـالـزـوـجـةـ يـنـصـحـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ ، كـمـاـ لـاـ تـقـتـصـرـ مـهـمـةـ الـوعـظـ وـالـنـصـ عـلـىـ الـرـجـالـ وـالـنـسـاءـ بـلـ الـجـمـعـ شـرـكـاءـ فـيـ ذـلـكـ .ـ فـهـذـ الـقـمـانـ يـعـظـ اـبـنـهـ :ـ وـإـذـ قـالـ لـقـمـانـ لـابـنـهـ وـهـوـ يـعـظـ يـابـنـيـ لـاـ تـشـرـكـ بـالـلـهـ إـنـ الشـرـكـ لـظـلـمـ عـظـيمـ .ـ سـوـرـةـ لـقـمـانـ الـآـيـةـ 13ـ .ـ

وـهـذـاـ زـوـجـ يـنـصـحـ وـيـعـظـ زـوـجـتـهـ ، وـالـلـاتـيـ تـخـافـونـ نـشـوـزـهـنـ فـعـظـوـهـنـ سـوـرـةـ النـسـاءـ الـآـيـةـ 90ـ .ـ وـيـتـبـيـنـ مـاـ سـبـقـ ذـكـرـهـ أـنـ مـهـمـةـ الـوعـظـ هـيـ الـتـذـكـيرـ وـهـدـفـ التـذـكـيرـ هـوـ الدـعـوـةـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ الـلـهـ عـلـىـهـ .ـ وـاعـظـاتـ نـاصـحـاتـ لـكـلـ مـنـ عـرـفـ وـمـنـ لـمـ يـعـرـفـ وـيـعـرـفـ وـيـتـبـيـنـ مـاـ سـبـقـ ذـكـرـهـ أـنـ مـهـمـةـ الـوعـظـ هـيـ الـتـذـكـيرـ بـالـعـوـاقـبـ فـيـ عـوـاقـبـ الـأـمـورـ ، وـمـنـ هـنـاـ تـنـتـفـعـ الـمـسـلـمـينـ فـيـمـاـ يـتـعـلـقـ بـالـوعـظـ وـالـنـصـ وـالـتـحـوـيـلـ وـالـتـوـجـيـهـ حـاـفـلـ بـاسـمـاءـ مـشـهـورـةـ لـنـسـاءـ مـلـاـنـ الـأـرـضـ مـجـداـ وـفـخـراـ مـنـ بـنـاتـ هـذـهـ الـأـمـةـ الـتـيـ لـاـ يـنـضـبـ مـعـيـنـهـاـ فـيـ كـلـ عـصـرـ وـمـصـرـ ، وـلـمـ يـقـتـصـرـ جـهـادـهـمـ عـلـىـ الـوعـظـ وـوـظـيـفـتـهـ ، أـمـ تـكـنـ تـلـكـ مـهـمـةـ الـأـنـبـيـاءـ وـالـرـسـلـ وـالـنـاسـ الـتـيـ هـيـ بـالـتـالـيـ مـهـمـةـ الـعـلـمـ ؟ـ

# رسالة الوعظ وكيف ينبغي أن تكون في إطار الحكم والموعظة الحسنة

لأستاذ عبد الحميد يوبيو

إلى مرتبة القتال والمشاركة فيه . انتظر صحيح البخاري . كتاب المغازي . وطبقات ابن سعد ، الذي ترجم للعديد من النساء وكذلك الإصابة في تبييز الصحابة لابن حجر العسقلاني وكتاب الاستيعاب في أسماء الأصحاب ، لابن عبد البر .

قلنا إن مهـمـةـ الـعـالـمـ الـوعـظـ هـيـ النـصـ للـنـاسـ ، مـنـ عـرـفـ مـنـهـمـ وـمـنـ لـمـ يـعـرـفـ ، وـهـذـهـ الـمـهـمـةـ الـوعـظـتـ قـوـمـ عـلـىـ قـاـدـةـ ذـهـبـيـةـ وـهـيـ الـتـذـكـيرـ بـالـعـوـاقـبـ فـالـتـذـكـيرـ بـعـوـاقـبـ الـأـمـورـ هـوـ الـعـنـىـ الـثـانـيـ لـلـوعـظـ وـالـمـوـعـظـةـ وـالـعـلـةـ قـالـ اـبـنـ سـيـدـهـ الـوعـظـ وـالـعـلـةـ وـالـمـوـعـظـةـ هـوـ تـذـكـيرـ لـلـإـنـسـانـ بـمـاـ يـلـيـنـ قـلـبـهـ مـنـ ثـوـابـ وـعـقـابـ

ـ قـلـ إـنـ مـاـ أـعـظـكـمـ بـوـاحـدـةـ أـنـ تـقـومـواـ لـهـ مـشـنـ وـفـرـادـيـ ثـمـ تـفـكـرـوـ ، سـوـرـةـ سـبـاـ الـآـيـةـ 46ـ .ـ قـالـوـاـ سـوـاـ عـلـيـنـاـ أـوـ عـظـتـ أـمـ لـمـ تـكـنـ مـنـ الـوـاعـظـ .ـ سـوـرـةـ الشـعـرـاءـ الـآـيـةـ 136ـ .ـ

ـ فـبـنـاءـ عـلـىـ ذـلـكـ تـكـونـ مـهـمـةـ الـوعـظـ لـلـعـلـمـاءـ أـشـرـ مـهـمـةـ وـأـعـظـمـهـاـ قـدـرـاـ ، وـأـجـلـهـاـ مـكـانـةـ وـأـسـمـاهـاـ مـنـزـلـةـ لـأـنـهـاـ مـهـمـةـ إـلـهـيـةـ وـمـهـمـةـ نـبـوـيـةـ كـذـلـكـ هـيـ رـسـالـةـ الـوعـظـ .ـ وـلـاـ تـقـتـصـرـ رـسـالـةـ الـوعـظـ عـلـىـ فـنـةـ دـوـنـ أـخـرـيـ أـوـ عـلـىـ فـرـدـ دـوـنـ أـخـرـ .ـ ذـكـرـاـ كـانـ أـمـ أـنـشـ ، صـغـيـرـاـ كـانـ أـمـ كـبـيـرـاـ ، فـرـسـالـةـ الـإـسـلـامـ النـصـ بـهـ وـالـدـعـوـةـ إـلـيـهـ ، رـسـالـةـ عـامـةـ شـامـلـةـ فـالـوـاعـظـ يـعـظـ وـيـنـصـحـ الـطـفـلـ كـمـاـ يـنـصـحـ الشـيـخـ الـكـبـيرـ ، وـيـنـصـحـ الـرـجـالـ كـمـاـ يـنـصـحـ وـيـعـظـ النـسـاءـ ، وـالـزـوـجـ وـالـزـوـجـةـ يـنـصـحـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ ، كـمـاـ لـاـ تـقـتـصـرـ مـهـمـةـ الـوعـظـ وـالـنـصـ عـلـىـ الـرـجـالـ وـالـنـسـاءـ بـلـ الـجـمـعـ شـرـكـاءـ فـيـ ذـلـكـ .ـ فـهـذـ الـقـمـانـ يـعـظـ اـبـنـهـ :ـ وـإـذـ قـالـ لـقـمـانـ لـابـنـهـ وـهـوـ يـعـظـ يـابـنـيـ لـاـ تـشـرـكـ بـالـلـهـ إـنـ الشـرـكـ لـظـلـمـ عـظـيمـ .ـ وـهـذـاـ زـوـجـ يـنـصـحـ وـيـعـظـ زـوـجـتـهـ ، وـالـلـاتـيـ تـخـافـونـ نـشـوـزـهـنـ فـعـظـوـهـنـ سـوـرـةـ النـسـاءـ الـآـيـةـ 90ـ .ـ وـيـتـبـيـنـ مـاـ سـبـقـ ذـكـرـهـ أـنـ مـهـمـةـ الـوعـظـ هـيـ الـ

ضرب الله مثلاً عبداً مملاً لا يقدر على شيء ، سورة النحل / الآية: 75.

واضرب لهم مثلاً رجلين جعلنا لأحدهما جنتين من أعتاب وحفتنا هما بنخل وجعلنا بينهما زرعاً ، سورة الكهف / الآية: 32. ألم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء ، سورة إبراهيم / الآية: 24.

وفي ضوء التقدم العلمي والتكنولوجي الهائلاليوم يستطيع الوعظ الناصح بحسب معلوماته العلمية والتكنولوجية أن يضرب أمثلة منها ويقارن بينها ويعضد بها فكرته ويقوي بها حجته حسب الفكرة المروضة والموضع المطروح، ولهذا قلنا سابقاً أن على الوعظ أن يتسلح بعلوم معارف عصره حتى يتمكن من الإقناع والحججة وتقديم الدليل والبرهان ليكون تحدياته تفاصلاً إلى القلوب والعقول على السواء. تلك هي جملة من الوسائل الثابتة التي يحتاج إليها الوعظ الناصح وهي كأخطواتها من القواعد ليست نهائية بل هناك وسائل أخرى ثابتة يحتاج إليها الوعظ الناصح.

أما الوسائل التي تقبل التجديد والتغيير والتي تخضع لظروف العصر والزمان والمكان والأفراد والمجتمعات وطبيعة هاته أو تلك فإن المجال لا يستدعي ذكرها لأنها متحولة أبداً خاضعة للتغيير فلا معنى لذكرها أو ذكر بعض منها في هذا المقام.

إن مهمة الوعظ الناصح إماماً راتباً أو خطيباً بارعاً وناصحاً أميناً هي مهمة عظيمة وشريفة كما سبق القول في مقدمة هذه المداخلة ومن هنا أهمية إيلاء الاهتمام للوعظ والآئمة والخطباء في مجتمعاتنا من طرف السلطات والقائمين والساهرين على شؤون البلاد والعباد والذين بيدهم مقاليد الأمور. وهذا الاهتمام يجب أن يقتصر على تحسين أوضاعهم المادية المزدية التي يعيشونها اليوم، ولكن يجب أن يشمل الاهتمام الجانب العلمي والعرفي ولا يقتصر على حفظ القرآن بل يجب أن يتجاوز ذلك إلى المعرفة بكل ما ذكرنا آنفاً بخصوص القواعد والوسائل والمهمة المنوطة بهم.

واختتم هذه المداخلة بحديث للنبي، صلى الله عليه وسلم، وأبيات شعرية نسبت إلى عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه، أما الحديث النبوي الشريف:

عن النواس بن سمعان رضي الله عنه عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: " ضرب الله مثلاً صراطاً مستقيماً، وعلى جنبي الصراط سوران، فيهما أبواب مفتوحة وعلى الأبواب ستور مراخة وعلى باب الصراط داع يقول: يائيا الناس ادخلوا الصراط جميعاً، ولا توجوا، وداع يدعوا من فوق الصراط، فإذا أراد الانسان أن يفتح شيئاً من تلك الأبواب، قال: ويحك لا تفتحه، فإنك إن فتحته تلجه، فالصراط الإسلام، والسوران حدود الله والأبواب المفتوحة محارم الله، وذلك الداعي على رأس الصراط: كتاب الله، والداعي من فوق الصراط: واعظ في قلب كل مسلم" رواه أحمد في مسنده رقم 17566/17561 وأخرجه الترمذى والنسائي وأما الآيات.

ومن الناس من يعيش شيئاً جيفة الليل غافل اليقظة فإذا كان ذا حياء ودين راقب الله واتق الحفظة إنما الناس سائر ومقيم والذى سار للمقيم عظه والحمد لله رب العالمين.

النصيحة من أصولها وجذورها وفروعها والتي هي: الأخلاق والصدق والنصر لله تعالى لا لغيره.

تلك هي مهمة الوعظ الناصح، وتلك هي مهمة العلماء الذين هم ورثة الأنبياء وذلك هو مراد الله من خلقه من العلماء لأن الخاتمة من الله لا تتحقق إلا عندهم، وتلك مكانة العلم والعلماء والدرجات العلى التي رفعهم الله إليها، وتلك هي قواعد الإسناد في الوعظ والإشاد، لكل من ينصب أو ي يريد أن ينصب نفسه للوعظ والنصر والتوجيه والإشاد، وليس هذه القواعد نهائية، وأنه لا يوجد غيرها، بل إن القائمة طويلة، قائمة القواعد والأسس والمتطلقات.

أما بخصوص الوسائل التي يجب أن يعتمد لها الوعظ الناصح في مهمته لتحقيق الأهداف التي يبتغي الوصول إليها وتحقيقها فمنها ما هي وسائل ثابتة ومنها ما هي متغيرة وقابلة للتغيير والتجدد.

1. فمن الوسائل الثابتة في الوعظ والإشاد الذين في الكلام والذين في العبارة أي في اللغة المستخدمة في الوعظ والإشاد، لقوله تعالى لموسى وهارون: .. فَقُولُوا لَهُمْ لَيْلَةً لَعْلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى .. سورة / طه الآية: 44.

2. ومنها أيضاً وسيلة الحكم وهي استخدام المعرفة والعلومات وتوظيفها أحسن توظيف وذلك بأن يخاطب الوعظ الفرد أو الناس بما يلامس شغاف قلوبهم، ويصل إلى قرارة نفوسهم فتخشع قلوبهم وتلين جلودهم وهو يذكرهم ويدرك الله ويدركهم بعاقبة أمرهم، ويدرك لهم لقاء ربهم: فما بعد الموت إلا لقاء الله فيما إلى الجنة وإما إلى النار وتلك هي حقيقة الموعظة الحسنة وتلك هي آثارها بعد تأثيرها في الناس.

عن أبي نجيح العرياض بن سارية رضي الله عنه قال: وعذنا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، موعظة وجلت منها القلوب، وذرفت منها العيون فقلنا: يارسول الله كأنها موعظة مودع فاوصنا، قال: أوصيكم بتقوى الله عز وجل، والسمع والطاعة وإن تأمر عليكم عبد جبشي،

فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بستي وسنة الخلفاء الراشدين المديرين من بعدي عضواً عليها بالنواخذة وإياكم ومحدثات الأمور. فإن كل بدعة ضلاله رواه أبو داود والترمذى وقال حديث حسن صحيح.

3. ومن الوسائل الثابتة أيضاً الجدال بالتي هي أحسن والجدال تبادل معلومات. والجدال هو أن تسمع كلام الآخرين وترد عليه والجدال أو الحوار يستدعي معرفة ما لدى الخصم أو غيره وإن لم يكن خصماً أو عدواً، من علم ومعرفة وإن يكون لدى المحاور أيضاً معرفة بحقيقة المحاور نفسياً واجتماعياً وعائلياً والجدال أيضاً يستدعي ويقتضي علماً ومعرفة كافيين بموضوع الحوار والجدال والا كان حوار طرشان كما يقال!

4. ومن هذه الوسائل أيضاً الثابتة: ضرب الأمثال وذلك لتقرير المعنى وما ي يريد الوعظ الناصح أن يوصله من معلومات إلى الأفراد، إن القرآن الكريم لا ينفك في كل مرة أن يستعين بالأمثال لتقرير المعنى المراد، وتلك الأمثال نصريها للناس لعلهم يتذكرون، سورة الحشر / الآية: 21. وتلك الأمثال نصريها للناس وما يعلقها إلا العالمون، سورة العنكبوت / الآية: 43.

خلقها الله تعالى وأشدها عصياناً على المعرفة وخضوعها لتحليلها ومن هنا صعوبة التعامل بين الناس الذين ينتسبون إلى تصورات مختلفة، إن الأهواء وطرق الغواية والضلاله دوافع الفساد والإفساد، وبوقعة الفجور والتمرد، والعصيان ومتطلقة الكبر والرياء والأنانية والحسد والحقد والبغاء، وادة الانتقام والجريمة وغير ذلك من صفات السلوك وردائل الأخلاق أصلها في النفس البشرية وعندما تطبق هذه السمات وتطفو على سطح هذه الصفات الأخلاقية والسلوكية فإن مهمة الوعظ الناصح هي أن ينصحها أي يخلصها ويصفيها ويجلبها، مذكراً بالصفات والسمات الأخرى المقابلة لها، في النفس البشرية من الصبر والأنانية والعلم والحلم والكرم والجود والأخوة والتعاون والتواضع والمحبة والإيثار والتكافل والتناصر والتراحم، والبر والتقوى ... أليس الدين الناصحة كما قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، (الحديث عن أبي رقية تميم بن أوس الداري، رواه مسلم.

اليس الإخلاص مطلوباً في كل الأعمال؟ بما فيها مهمة الوعظ الناصح؟ ألم تكن دعوة الرسل والأنبياء لأقوامهم إلى الإخلاص؟ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويعقّلوا الصلاة وبيتوا الزكاة وذلك دين القيمة، سورة البينة/ الآية: 5.

فالنصيحة هي الإخلاص والوعظ الناصح هو الذي يدعوا الناس أفراداً وجماعات إلى أن يفرقو سلوكهم وأخلاقهم بين خالصها ورديتها فيتجهوا إلى الله تعالى بناصحتها وخالصها وبيندوا عن أنفسهم بريديتها ونقيتها.

القاعدة السادسة: في الوعظ والإشاد والمرتبة عن سابقتها هي "الصدق" إن معنى الإخلاص لله هو الصدق مع الله وإن معنى النصيحة لله هو أن تصدق الله فيما يقول أي مخلصاً له في عبادتك ومعاملاتك بما فيها وعذ عباد الله والنصر لهم، وإن معنى القاعدة السادسة: في الوعظ والإشاد والمرتبة عن سابقتها هي "الصدق" إن معنى الإخلاص لله هو الصدق مع الله وإن معنى النصيحة لكتاب الله هو التصديق به والعمل بما جاء فيه، فالنصر والصدق والإخلاص كلها في أصلها كلمات ومفاهيم لمعنى واحد ... ومن هنا وجوب أن يكون الوعظ الناصح، ناصحاً لله أي صادقاً معه فيما يقول ويفعل وفيما يدع ويترى، فبدين فضيلة الصدق مع الله ومع الناس لا معنى للوعظ والإشاد وللنصح والتوجيه.

القاعدة السابعة: من قواعد الإسناد في الوعظ والإشاد هي قاعدة التضحية وتعني بها أنه على الوعظ الناصح أن يهيء نفسه للضحية في سبيل الله، فدعوهته فيها نصح وصدق وإخلاص لله، فهي في سبيله، ومهمته التي هي أنفسه لها تتطلب منه ذلك، فعلى الوعظ الناصح وهو يهيء نفسه علماً ومعرفة، عقيدة وإيماناً، سلوكاً وأخلاقاً أن يهيء نفسه للضحية، والتضحية تكون بالجهاد البدني والجهاد المادي، والجهاد النفسي، وأساس التضحية وقاعدتها والهدف منها هو: أن لا تنتظر مقابلة من أحد، سوى من توجه إليه بذلك العمل وهو الله تعالى، ومن هنا تدخل التضحية ضمن النصيحة والإخلاص والصدق، فإذا كان الهدف من النصيحة، الهدف الأساسي والرئيسي والنية المبيتة للوعظ الناصح هو الحصول على المقابل المادي، المال والجاه والشهرة، أو الأخلاقي، أن يحب سماع ثناء الناس عليه، انتفع كل معنى للوعظ والإخلاص والنصيحة من جهة، ولا يجد الوعظ الناصح بعد ذلك لوعظه ونصحه استجابة ولا يقطف الناس ثمارها لأنها اجتثت، أي تلك الموعظة أو

فهل إلى خروج من سبيل؟ إن المخرج السليم منها هو أن يخضع الوعظ الناصح هذه المشكلات والتي تظهر في بعض الأحيان في صورة "بدع أو أعراض" أصلية أو دخيلة لمنطق "الألوبيات" وذلك بأن يرتب تلك المشكلات (البدع، والأعراض، والتقالييد) حسب أهميتها كأن يقول: هذه أولية ونسبة وتلك ثانية عارضة وهذه تخص المجتمع بأكمله، وتلك خاصة بفرد أو فرد معين وهذه مشكلات ضارة وأخرى أقل منها ضرراً، وهكذا يفعل عند ترتيب المشكلات حسب سلم والألوبيات، أما إذا ذهب الوعظ الناصح كل مذهب وجمع المشكلات كلها في أن واحد، ونظر إليها نظرة عامة تشملها جميعاً دون "خصوصيات وأوليات" فإنه أقرب إلى إفساد الرأي منه إلى إصلاحه: رأي الناس خاصتهم وعامتهم والذي يشمل الفقيه والأمي والمتعلم والجاهل والتلميذ والحليم والعنيد والمشاكين والمعصبي... فهل من مخرج له منهم؟ حينئذ لن يسمعوا له بعدئذ، والستنهم سيف عليه منئذنا

القاعدة الخامسة في الوعظ والإشاد هي أن يحاول الوعظ الناصح معرفة "علم نفس" الأفراد والشعوب والجماعات، أن يعمل على الاقتراب منهم معرفياً بعد حصول القرب المادي منهم، إن النفس البشرية من أعقد العوالم التي



محمد  
الخضري الرسوني

تأملات

ز

نشرها

## لماذا لا يقرأ المسلمون تاريخهم؟

في أحد الاجتماعات في القاهرة بين رجال دين مسلمين ورجال دين مسيحيين أُعلن عن رجل مسيحي أن الإسلام ليس ديناً سماوياً. ولا أعلم من أين جاءه هذا الإلهايم الذي إن دل على شيء فإنما يدل عن جهل كبير بحقيقة الديانات السماوية.

وفي هذه الأيام وال الحرب الضروس تختدم في أفغانستان مخلفة آلاف الضحايا بفعل القنابل الحارقة والانشطارية والقذائف المجنونة المنصبة كالطار على الأفغان المساكين الفقراء، في هذا الوقت بالذات يتعدد في أكثر من عاصمة ويلد ذلك الشعار القديم الجديد: صراع الحضارات، لصاحبها داعيته، صمويل هننتجتون، الذي قسم العالم إلى حضارات أبرزها الغربية، واللاتينية والإسلامية والهندوسية والكونفوشيوسية، واليابانية والأفريقية، وتنبأ بأن هذه الحضارات سوف تتصارع مع بعضها، وفي النهاية ستنتصر الحضارة الغربية.

وقد بدأ الصراع، فعلاً، وتوجهت السهام إلى الإسلام باعتباره ديناً صدامي يحتمك إلى السيف وتمت ملاحقة المسلمين ومصادرة أموال جمعياتهم الاحسانية بسبب أو بدون سبب، وكل مسلم في هذا الصراع يجرا بالدعوة إلى الله والصلة إلا وبعد اليوم أحد عملاً أساميًّا بن لادن، ولا بد من الاحتراز منه ومراقبته. وعلى هامش نظرية هننتجتون، وقع الخلط ما بين إرهابي وغير إرهابي بين من يدافع عن وطنه وبلاه ضد الاحتلال ومن يقتل ويذبح الأطفال والنساء، فشارون لا يطلق عليه اسم إرهابي وهو السفاح الخطير، ولكن ياسر عرفات يحشرونه في زمرة الإرهابيين، والا فلماذا توضع قائمة للإرهاب وفيها جمعيات فلسطينية وطنية تقف في وجه الإرهاب الصهيوني المحتل؟ إن المسلمين يتتجاوز عددهم، اليوم، ملياري وثلاثمائة مليون، ومع ذلك لا يسمع لهم صوت، وبينما القرآن الكريم يدعهم إلى الاعتصام بحبل الله والإيمان بالأخوة وعدم التفرق والتنافر فإنهم مصرون على الابتعاد عن دعوة كتاب الله. وما يحدث اليوم على الأرض الإسلامية في أفغانستان من قتل وتدمير وتشريد ستة ملايين مسلم يسهم في ذلك الأخوة المسلمين الأعداء أنفسهم، فالأفغاني يقتل أخيه الأفغاني بدم بارد، ثم يتبرج بالانتصار عليه، ومقابل بضعة دنانير أو دراهم معدودة يحمل السلاح ليتنقض عليه وبعد ذلك جهاداً. منذ أيام وخلال عطلة الأسبوع رجعت إلى التاريخ معللاً نفسى بالخلود إلى النساء من هول الكارثة الماحقة بالاسلام، وقرأت أوراقاً وسطوراً عن مأساة الأندلس من خلال حياة الفقيه الأديب ابن حزم فهالني ما كان عليه المسلمين في ذلك الزمان من تمرق وتنافر فيما بينهم يعلن بعضهم بعضًا ويقتلون بمساعدة من أعدائهم المتربيين بهم، وبهجم الحموديون على قرطبة لاحتلالها وطرد الأمويين منها، وفيما كانت التفرقة شعراً لهم كان أعداؤهم يلمون الصفوف للهجوم الأخير وطرد المسلمين من الأندلس.

فهل التاريخ يعيد نفسه؟

اعتقد أن التاريخ الاسلامي لا يقرأ في المدارس وإذا توجهت بسؤال إلى التلميذ في المدرسة عن معلوماته عن عمر بن الخطاب وعمر بن عبد العزيز وصلاح الدين الايوبي فلن يجيبك إلا بحفظ أشعار لفكتور هيجو أو ما قاله فولتير أو "ديكارت" وغيرهم من الأعلام الأجانب. إن الذي تخشاه، اليوم، ليس الخطير الماحق الذي يهدد الحضارة الاسلامية، بل الذي تخشاه هو إبعاد الأجيال المسلمة الصاعدة عن عقيدتها و هويتها . ليراجع المسلمين حساباتهم منذ اليوم إلا لن يرحمهم الغرب المتشدق بـ "حقوق الإنسان".

## الأستاذ المربى احمد عزيزىان فى ذمة الله

في موكب رحيب شيعت مدينة تطوان أحد أبنائها البررة أستاذ الجليل المرحوم احمد عزيزىان والد فضيلة الأستاذ عمر عزيزىان وزير العدل. لقد نذر المرحوم حياته للتفكير والتراث والتعليم، وكان من الذين ساهموا بغيرتهم الوطنية في رص التعليم العربي بشمال المملكة انطلاقاً من مسؤولياته المتعددة. وبهذه المناسبة تتقدم رابطة علماء المغرب بصادق التعازي وخالص المواساة إلى ذويه وأسرة آل عزيزىان وإلى ولده البار الأستاذ عمر عزيزىان وزير العدل. تغمد الله الفقيد برحمته الواسعة وأسكنه فسيح جناته. إنما الله وإليه راجعون.

## موت العلماء فاجعة ومصيبة

إعداد الأستاذ عبد القادر العافية

إن الموت حق، والله خلق كل شيء بالحق ولمعنى "ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك" فهو تعالى خلق الموت والحياة ليختبر الإنسان وليمتحنه، قال الله تعالى: "تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قادر، الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً، وهو العزيز الغفور" سورة الملك/ الآية ١.

فهو سبحانه وتعالى خلق الموت والحياة ليجاري الإنسان عن أعماله في هذه الحياة الدنيا، التي هي دار عمل وليحاسبه في الآخرة التي هي دار حساب وجراة. أخرج أبو نعيم في الحلية والبيهقي في الشعبان النبي (ص) قال: "لو تعلم البهائم من الموت ما يعلم ابن آدم ما أكلتم منها سمنا". فالسلم يتزود بأعماله الصالحة ليتجو يوم الحساب، وتكون من الفائزين بنعيم الله تعالى في جنة الخلد.

وأورد ابن كثير في تفسيره والسيوطني في الدرر المنثور وغيرهما عن قتادة أن رسول الله (ص) كان يقول: إن الله أذل بنى آدم بالموت، وجعل الدنيا دار حياة، ثم دار موت، وجعل الآخرة دار جزاء، ثم دار يقاء".

وأخرج الترمذى بسنده وقال (حسن) والنسائي وابن ماجة أنه (ص) قال: "أكثروا من ذكر هادم اللذات... أي الموت".

وأخرج صاحب إتحاف المتقين: أن النبي (ص) قال: لعبد الله بن عمر إذا أصبحت فلا تحدث نفسك بالمساء، وإذا أمسست فلا تحدث نفسك بالصباح، وخذ من حياتك موتك، ومن صحتك لسقتك، فإنك يعبد الله لا تدرى ما اسمك غداً".

وروى البخارى بسنده إلى عبد الله بن مسعود (ص) أن عبد الله قال: خذ لنا رسول الله (ص) خطأ مريعاً، وخط وسطه خطأ، وخط خطوطاً إلى جنب الخط، وخط خطأ خارجاً، وقال: أتدرون ما هذاؤ؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: هذا الإنسان للخط الذي في الوسط، وهذا الأجل محظط به، وهذه الأعراض، للخطوط التي حوله، تنهشه إن أخطأه هذا ذهشه هذا، وذلك الامل يعني الخط الخارج". عن المريع ..

والاحاديث في هذا الباب كثيرة ومتعددة، وكلها تنبئ الإنسان إلى تذكر الموت وإلى وجوب محاسبة النفس قبل مفاجأة الأجل وفوات فرصة العمر... لكن الإنسان مع تيقنه أن الموت لا يمفر منه يريد أن يعيش، ويطول أمله، ويمتد امتداداً ذا أبعاد مختلفة، ويأمل أن يحقق مكاسب مادية من مال وجاه... أو يزيداد نفعاً للعباد وتقريراً من حاليه.

وإذا كان موت الإنسان مصيبة وخسارة لنفسه وذويه، فإن موت العلماء يعد من أشد الخسائر، وأشد المصائب: فالعلماء هم مصابيح الأمة، والأمناء على ميراث رسول الله (ص) الذي لم يورث ديناراً، ولا درهماً، وإنما ورث العلم، فموت العالى ثلمة في المجتمعات الإنسانية، وله أثر بالغ في حياة المؤمنين الذين يستنيرون بعلم العلماء ويهتدون بهم، ويقتدون بسلوكهم... في الموطأ عن مالك، رحمة الله، أنه بلهجة: أن لقمان الحكيم أوصى ابنته، فقال يابني، جالس النساء، وزاحمهم بركبتك، فإن الله يحيي القلوب بنور الحكمة، كما يحيي الأرض الميتة ببابل السماء". أورده في كتاب العلم.

فموت العلماء ثانية من نواب الدهر وجاء في الحديث الصحيح عن النبي (ص) أنه قال: إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم يقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهالاً، فسئلوا فلتفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا" آخر جهه البخاري في كتاب العلم: باب كيف يقبض العلم؟ بسنده عن مالك، عن هشام بن عروة، عن أبيه عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: سمعت رسول الله (الحديث).

فرسول الله (ص) ينبه أمهاته إلى أن موت العالم خسارة كبيرة، فعلى الأمة أن تقدر ذلك، وإن تعدد الإعداد اللازم لمن يخلف العلماء، حتى لا يلطم الناس في ظلام دامس، وجهل بأحكام الشريعة.

آخر الدارمي في سننه بسنده عن أبي أمامة عن رسول الله (ص) أنه قال: "خذوا العلم قبل أن يذهب، قالوا: وكيف يذهب العلم يابني الله، وفيما يذهب العلم يقتضي العذاب؟ قال: ففطى، ثم قال: تكلمكم أمهاتكم، أو لم تكن التوراة والإنجيل في يدي إسرائيل فلم يغتني عنهم شيئاً، إن ذهاب العلم إن يذهب حملته، إن ذهاب العلم إن يذهب حملته" كريراً (ص).

وأخرج الدارمي، أيضاً، أن هلال بن خباب سأله سعيد بن جبير قال: قلت يا بابا عبد الله ماعلامة هلاك الناس قال: إذا هلك علماؤهم.

وأخرج بسنده عن الزهري: قال: كان من مرض من علمائنا يقولون: الاعتصام بالسنة نجاة، والعلم يقتضي سريعاً، فإعلم ثبات الدين والدنيا، وفي ذهاب العلم ذهاب ذلك كله".

فالعلماء العاملون المخلصون هم أنصار الدين وحراسه، ومقاتلوا العلم وناشروه، وهم الدالون على الله بالأقوال والأفعال، العارفون بالحلال والحرام.

وأخرج البخاري في صحيحه: أن عمر بن عبد العزيز كتب إلى أبي بكر بن حزم: انظر ما كان من حديث رسول الله (ص) شاكتيه، فإلني خفت دروس العلم، وذهاب العلماء، ولا يقبل إلا حديث النبي (ص) وليفسوا العلم، وليجلسوا حتى يعلم من لا يعلم فإن العلم لا يهلك حتى يكون سراً". كل هذه النصوص تؤكد أن دور العلماء في الأمة الإسلامية دور له أهميته وفعاليته وقيمة، رساله العلماء لاغنى عنها في المجتمع المسلم، وهي رسالة جسمية وسامية، ومن أجل ذلك سمت مكانة العلماء، وشرف قدرهم... ونجد كتب الترجمات تتحدث عن منزلة العالم في قومه، وبين أفراد مجتمعه، وعن تنافس الناس في احترامه وتقديره، وزيارته، وعيادته في مرضه. ويوم موت العالم يوم مشهود مفعم بالحزن والأسى، فيه تلهمج الألسنة بالثناء عليه، والدعاء له، وذكر فضائله وتضحياته، واستماتته في أداء رسالته ونشر المعرفة والفضيلة.

## الفصاحة في اللغة

قال شبرمة: إذا سرك أن تعظم في عين من كنت في عينه صغيراً، ويصغر في عينك من كان في عينك عظيماً فتعلم العربية، فإنها تجريك على المتنق وتدنيك من السلطان.

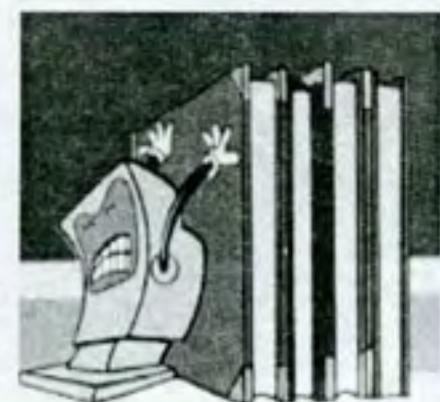
ويقال: النحو في العلم بمنزلة الملح في القدر؛ ويقال: الإعراب حلبة الكلام ووشيه.

## حكم

- قال بعض الحكماء: الحسد من تعادى الطبائع واحتلال الترکيب وفساد مزاج البنية وضعف عقد العقل، والخاسد طوبل الحسرات.
- قيل للحسن البصري: أي حسد المؤمن أخاه؟ قال: لا أبا لك، أنسنت إخوة يوسف؟ وكان يقال: إذا أردت أن تسلم من الحاسد فعم عليه أمورك.
- ويقال: إذا أراد الله أن يسلط على عبده عدوا لا يرحمه سلط عليه حاسدا.
- قال يحيى بن خالد: الحاسد عدو مهين لا يدرك وتره إلا بالشمني، وقيل لبعضهم أي الأعداء لا يحب أن يعود لك صديقاً؟ قال: من سبب عداوته النعمة.
- وقال معاوية: كل الناس أستطيع أن أرضيه إلا حاسد نعمة فإنه لا يرضيه إلا زوالها.

## واحاتة الميثاق

إعداد: عمر الريسوبي



## نثر الماء

قال الإمام علي كرم الله وجهه:

- أقل الناس قيمة أقلهم علماء، ليس الجهل عاراً، وإنما العار في رفض تحصيل العلم.
- تعلموا العلم فإنه زين للغنى، وعون للفقير، احترس من ذكر العلم عند من لا يرغب فيه.
- الجاهل صغير وإن كان شيخاً، والعالم كبير وإن كان حديثاً.
- العلم أفضل الكنوز وأجملها، خفيف المحمل، عظيم الفائدة في الملا جمال، وفي الوحدة أنس.

## ميزان النفس

قال الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه: أجعل نفسك ميزاناً فيما بينك وبين غيرك، فاحب للناس ما تحب، وواكره لهم ما تكرهه لك، ولا تظلم كما لا تحب أن تظلم، ولا تكون عبد غيرك، وقد جعلك الله حرا.

## إخراج شعرية

قال عبد الله بن معاوية:

اصبر إذا عضك الزمان ومن أصبر عند الزمان من رجله  
ولا تهن للصديق تكرمه نفسك حتى تعدد من خوله  
يحمل أثقاله عليك كما وليت مستبة يا أخاك لا تصفح عما يكون من زلة  
ليس الفتى بالذي يحول عن العهد ويؤتي الصديق من قبله.

## العاقل

العاقل الذي يحسن المداراة مع أهل زمانه، من رزق المداراة لم يحرم التوفيق، حياة النفس بالروح، حياة الروح بالذكر، حياة القلب بالعقل، حياة العقل بالعلم.

يستغل "المنافق" طيبة قلبك، فيستدرجك لحديث طويل قد تتناول فيه شيئاً من العلاقات التي تربطك بالآخرين وتتمر هنر تنسى فيها وقائع تلك الجلسة ثم يأتي وقت تفاجأ بجفاء صديقك، وبعد البحث والعتاب تدرك أن ذلك المنافق قد أبس أقوالك بالكذب "وجعل من الحبة قبة" كما يقال فكنت أنت الضحية، لهذا كان الحرص واجباً حين يشعر المرء بأنه أكثر في الكلام، والفالصمت أسلم!

## وصية

قال عبد الله بن الحسين لابنه محمد يوصيه: يابني احذر الجاهل وإن كان لك ناصحاً كما تحدّر العاقل إذا كان لك عدواً يوشك الجاهل أن يورطك مشورته في بعض غفلتك فيسبق إليك مكر العاقل واياك ومعاداة الرجال في كل الأحوال.

بوزارة التربية الوطنية.

أولاً : أن يعرف المسؤولون هذا التعليم المعرفة الصحيحة السليمة ويدركوا مزاياه على الفرد والأمة وما قام به من خدمات عبر تاريخنا الطويل.

ثانياً : أن يبدوا النظرة المفتوحة المكذوبة التي صور بها المستعمر تعليمنا الأصيل .

ثالثاً : أن يدعموا روافده التي تتوفّر على المواقف المطلوبة فيه: بالإنساف ، والمنج والداخليات ويتقرّب مؤسّاته منهن و من سكّن أوليائهن.

رابعاً : أن يستدوا أموره إلى الأطر التربوية والإدارية التي تناسبه وتحلّص له ، لا إلى من يخرّبه من الداخل.

خامساً : أن تحدث شعب بمبرّاك التكوين المختلفة يتخرّج فيها ويستفيد منها من يوجه للعمل به مستقبلاً.

سادساً : أن يعترفوا بما للمواد الإسلامية فيه بمحضها ومعاملاتها من تأثير قوي على المواد الأخرى لغزارة مضمونها ، وتكامل محتواها ، وانجداب المواد العربية والاجتماعية وسواها لها وتفاعلها معها.

سابعاً : أن يعترفوا بما قدمه التعليم الأصيل من أطّر قوية على مختلف الأصعّدة ، وما ساهم به رجاله وأطّرها في قضية التعرّب والمغربة ، ومن مقاومات لانحراف والاستعمار.

ثامناً : أن يوقنوا بما له من قدرة على تنمية الإنسان بشكل سوي . حيث لا إفراط ولا تفريط ، ولا استلال ولا إلحاد وإنما وسطية الإسلام وفطنته الطبيعية التي فطر الله الناس عليها.

تاسعاً : أن نقدر ونعتّرف جمِيعاً بما للمواد الإسلامية في التعليم الأصيل بكل أطّواره من قابلية للتوظيف اليومي . ومن دعم لجان التنمية الاجتماعية والاقتصادية التي يلهث الكثيرون وراءها بأساليب غريبة عنّا بما فيها من ربا واحتياكات ومحرمات منعها ديننا الحنيف.

عاشرًا : لذا الثقة الكاملة في الله عز وجل ، بأن للبيت ربا يحميه والثقة الكاملة في أمير المؤمنين : مولانا محمد السادس ، رشد الله خطاه ، وخلد في الصالحين ذكره أنه سينصّ تعليمنا الأصيل ويعمل على ترشيد مسيرة تعليمينا كلّ ، والثقة الكاملة في المخلصين من أبناء أمّتنا ، فإنه كما قال : صلّى الله عليه وسلم ، لا تزال طائفة من أمّتي . من أهل المغرب ظاهرين على الحق لا يضرّهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله لهم على ذلك ، أو كما قال عليه السلام ، واستغفر لله راجيا التوفيق والسداد .

# التعليم الأصيل

# والإصلاح المطلوب

إعداد الأستاذ: محمد الرزكي

أما عن إحداث شعب تدرس مقررات

التعليم ببعض ثانويات التعليم العام والتي انطلقت أوائل السنة الدراسية الحالية . فان أصل الفكرة فيها كان استعماً رشبة من فرنسا وباسبانيا في امتحانات المقاومة التي انطلقت

من مؤسسات التعليم وعلى يد طلابه . وبتأثير

من شيوخه ولذلك رفضها العلماء أواخر أيام الحماية وأوائل الاستقلال . ورفضوها أخيراً حين طرحها الوزير بلمختر.

إلا أن إحداثها الآن كان يهدف تقرّب التعليم الأصيل من التلاميذ الناجحين في الإعدادي العصري في متابعة دراستهم بالثانوي الأصيل وبهدف تقوية رواده ، وتعريف الناس من أولياء وتألّميه على مقرراته ومواده ،

وينبّه ترشيد تعليمنا العصري ذي الطابع العلماني في عمقه . وهذا معروف وواع ، الواقع كما يقال لا يرتفع

والحقيقة والتاريخ أنه قد تم إنشاء هاته الشعب برغبة من أصحاب التعليم الأصيل ، ومنهم هذا العبد الضعيف . لكن مع اشتراط أن تتوفر لها شروط النجاح ، وهي مقدّمتها ، عنصر

الللاميد الناجحين الراغبين في التعليم الأصيل ، وليس الفاشلين والمفسّرين والمكرّرين . والأطر التربوية التي تتمثل مقرراته ومواده حتى تستطع أن تفدي فيها الللاميد . لأن فاقد الشيء لا يعطيه . وننظراً لكل ما تقدم من ملاحظات وإشارات فإن من يعرّف التعليم الأصيل من علماء تخرّجوا من مؤسّاته وعلى يد شيوخه ، ومن أطّر إدارية وتروبوية تعاليه وتعمل فيه ، من معلمين وأساتذة ومحاضرين وإداريين . كلهم يقتربون مصلحة حتى يتّبعوا مكانة اللائقة به في بلادنا المسلمة ما يلي :

أصحاب القرار السياسي والعامّلون .

## وطرّه التربوية والإدارية

ما زالت مجموعة منهم تعدّ من مستوى الخبراء بما تحمله الكلمة من معنى ، ومجموعة من الذين جاؤوا منهم إليه وهم يحملون كل شيء عنه استطاع ان يصوّفهم من جديد ، ويجعلهم يقتربون بمزاياه .

ولو أن المسؤولين عن التعليم ببلادنا قد استجّابوا بنسبة 10% لرغبات السكان وممثّلهم لكان عدد مؤسّسات التعليم الأصيل التي لا تزيد الآن على نحو 38 مؤسّسة

مضاعفاً أضعافاً كثيرة . ونكان في المناطق ذات الكثافة السكانية كمناطق الدار البيضاء والرباط والقنيطرة وسواها العشرات من مؤسّساته ، وفي امتحانه كلها لأن أفاق العمل بالنسبة للمتخرّجين فيه لا ترتبط بالجانب المادي فقط من حياة الأمة وإنما ترتبط كذلك بهويتها وحقيقةها ، وحاضرها وحاضرها ، ومستقبلها ، وهذا هو الذي جعل أعداءنا ،

وأعداء ديننا وحضارتنا يكيدون للتعليم الأصيل سراً وعلانية كما يكيدون الآن للمادة الإسلامية في التعليم العصري ، ولشعب الدراسات الإسلامية على علاقتها التي نحن أولى الناس بمعرفتها وتقديرها ومحاباً تصحيح المسار فيها .

إن التعليم الأصيل ببلادنا قد عرف تطويراً كبيراً في الكم والكيف بعد الاستقلال مباشرة ، وتضاعفت أعداد تلاميذه بالرغم من كون مؤسّاته إذ ذاك لم تكن تزيد على عشرة مؤسّسات : أي مهدّاً بنحو خمس أو ست مرات على عددهم الآن . وجمع في برامج أطّواره إلى جانب ما يمتازه من قوة في المواد الإسلامية والعربية كل المواد التي في التعليم العصري من رياضيات وفزياء وكميات ، وعلوم ولغات ، ومواد أخرى وينفس الحرص والمعاملات . وبما أنه كان معيّراً 100% فإن تلاميذه استطاعوا أن يستوعبوا المواد الجديدة فيه ويتفوقوا فيها بشكل قوي بفضل تضحيات تسيّرها وأطّرها ، وبفضل بعثات الأساتذة الشرقيين .

ولكنه عرف تراجعاً كبيراً منذ بتر منه الطور الابتدائي بدعوى توحيد التعليم ظلّماً أوائل السبعينيات بعد مضيّات ، والذي ما كان في الحقيقة إلا توحيداً لمصلحة الفرنكوفونية والفرنسية . شانعكش ذلك سلباً على الإعدادي والثانوي ، وأصبح منذ نحو سبع سنوات يتراوح عدد التلاميذه به ما بين 10آلف و 12آلف تلميذاً أغلبيتهم لا تتوفر فيهم المواقف المطلوبة ، ولا سيما في الثانوي .

وبالرغم من إرجاع هذا الطور إليه بفضل دفاع العلماء سنة 1976 فإنه لم يسترجع تدفقه وانتشاره بسبب عوامل متعلقة ضده منها : قلة الملح وانعدامها ، بعد مؤسّاته عن الراغبين فيه ، قلة وانعدام الداخليات ، اقتسام مؤسّاته بتلاميذه التعليم العصري ، إسناد الأمور فيه إلى من لا يعرف قيمة مركزياً وجهوياً . بل يحاريه . في كثير من الأحيان ، ثم بتر قسم التعليم العالي الأصيل بمصالحة الثالث ، ثم إلغاء مديريته مع قسم وثلاث مصالح في الهيكلة المعينة التي صودق عليها بشكل مشبوه في مدة الوزير ابن المختار . ويشاع الأن أنه سبّيق ممثلاً في مصلحتين فقط في الهيكلة التي تهيا في كتمان شديد الأن . كما حصل في التي قبلها مما يوحى ويفكّر بأن الأمر مشبوه ويسأل في شأنه إلى أين نسير ولصالح من هذا الاتّواع والاحتياج ؟

وأتوقع أنه عما قريب . لاقدر الله . لن نسمع عن اسمه شيئاً ولا حقيقة في وزارة التربية الوطنية كلها !

وحقيقته التي هي الحفاظ على الكتاب والسنة ، وفقه الإسلام في العقيدة والمعاملات والسلوك ، والحفاظ على لغتنا العربية القوية والغنية ، والتي لا يمكن لهم مراد الله من وحيه بدونها والحفاظ على ثوابتها الدينية والحضارية . ولقد فرضت هذه الصورة القاتمة والمكوسّة على تعليمنا الأصيل تحديات ومشاكل ، لا يكاد يجد حلّاً واحداً منها حتى يفرض عليه ماهو أخطر .

الأمم الأصيلة تتبّع احياناً وتنطلي عليها الحيل أطّواراً ، ولكنها تسترجع ذاكرتها لتتّعلّق من جديد في مسيرةها الراسخة .

وهذا يوجّب علينا .. جمِيعاً . وعلى وزارة التربية خصوصاً أن نعني به عنانة خاصة من حيث أطّرها الإدارية والتربوية ، ومن حيث رواده ، ومن حيث خارطة انتشار مؤسّاته . ومن حيث دعمه بالشعب التي يرحب فيها ، والمنج والداخليات وأنواع التجهيزات العلمية والتربوية والإدارية . وعندئذ ما يشبه اليقين بأن التعليم الأصيل سيزدهر بحول الله وسيدوم أحب من أحبه وكره من كره ، لأنّه تعليم يخدم ثوابت الأمة الدينية واللغوية والحضارية والوطنية .

## تعريف

تنعي الأمانة العام لرابطة علماء المغرب بمبرّد من الأسى والأسف نباً وفاة العلامة الفقيه مولاي عبد الله العلوى الصوصى عضو الأمانة العامة لرابطة ورئيس المجلس العلمي لولاية الدار البيضاء ورئيس فرع الرابطة بها وخطيب مسجد الحسن الثاني لنفس المدينة وذلك يوم الجمعة 23 شعبان 1422 موافق 11/9/2001.

وبهذه المناسبة الأليمة ترفع الأمانة العامة لرابطة باسمها وياسماً كافة الأعضاء والعلماء تعزّيتها إلى مولانا أمير المؤمنين حامي الله والدين جلاله الملك محمد السادس نصره الله وببارك في عمره راعي العلم والعلماء في فقد هذا العالم الجليل الذي كانت وفاته خسارة لاعوض في ساحة العلم والعلماء وتعزّي أيضاً أسرته ومحبّيه وأصدقائه وسائر علماء المملكة راجية للجميع الصبر والسلوان وللفقد الرحمة والغفران وأن يبوء الفقيد مقصد صدق مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً .

إنما لله وإنما إليه واجعون .

# ميثاق الرابطة

صحيفة أسبوعية جامعية

العدد 965

السنة 35

الجمعة 30 شعبان 1422 هـ

الموافق 16 نوفمبر 2001 م

المدير المسؤول:

الأمين العام بالنيابة

الشيخ ماء العينين لرابطة

مدير النشر:

إدريس كرم

رئيس التحرير:

محمد الخضر الريسيوني

التحرير:

محمد القاضي

مصطففي ودادي

النسم: 3 دراهم

رقم الإيداع القانوني: 1994/160

الترقيم الدولي: ISSN: 4348

الاشتراكات السنوية

داخل المغرب: مائة وخمسون درهما

الحساب البنكي: 25201015549.01

وكالة بنك الوفاء-حي أكدال-الرباط

التصنيف والإخراج الفني:

ميثاق الرابطة

العنوان: 107- شارع فال ولد عمير.

رقم 7- أكدال - الرباط

الهاتف: 037 67 03 51

الفاكس: 037 67 45 93

السحب:

مطبعة فضالة-المحمدية-المغرب.

ترتيب المواد لا يخضع إلا للمقتضيات  
الصحفية والتقنية  
وتعبر عن آراء أصحابها

طبع من هذا العدد 4000 نسخة

رجل تزوج أمة ثم اشتراها زوجها، فاشترأوا إياها  
ثلاث تطليقات، وكان ربعة يقول ذلك، وإن تزوجت المرأة  
الحرة عبداً، فاشترأه، فمثلاً ذلك.

وقد بلغنا عنكم شيئاً من الفتيا مستكراً، وقد  
كتب إليك في بعضها، فلم تجني في كتابك فتحوت أن  
تكون استقلت ذلك، فترك الكتاب إليك في شيء مما  
انكره، وفيما أوردت فيه على رأيك.

وذلك أنه بلغني أنك أمرت زفر بن عاصم الهمالي،  
حين أراد أن يستستقي، أن يقدم الصلاة قبل الخطبة،  
فاغضبت ذلك، لأن الخطبة والاستسقاء كهبة يوم  
الجمعة إلا أن الإمام إذا دعا من فراشه من الخطبة،  
فداء، حول رداءه، ثم نزل فصل.

وقد استستقي عمر بن عبد العزيز، وأبو بكر بن  
محمد بن عمرو بن حزم وغيرهما، فكلهم يقدم الخطبة  
والدعاء قبل الصلاة، فاستهتر الناس كلهم فعل زفر بن  
عاصم من ذلك، واستنكره.

ومن ذلك أنه بلغني أنك تقول في الخليطين في  
المال: إنه لا يجب عليهم الصدقة حتى يكون لكل واحد  
منهما ما يجب فيه الصدقة.

وفي كتاب عمر بن الخطاب أنه يجب عليهم  
الصادقة، ويتراوون بالسوية وقد كان ذلك يعمل به في  
ولاية عمر بن عبد العزيز قبله وغيره الذي حدثني به  
يحيى بن سعيد، ولم يكن بدون أفضال العلماء في زمانه،  
فرحمة الله وغفر له، وجعل الجنة مصيبره.

ومن ذلك أنه بلغني أنك تقول: إذا أفلس الرجل، وقد  
ياعه رجل سلعة، فتناقض طائفة من شعنه، أو أتفق  
المشتري طائفة منها أنه يأخذ ما وجده من متاعه.

وكان الناس على: أن البائع إذا تناقض من ثمنها  
 شيئاً، أو أتفق ملشري منها شيئاً، فليست بعينها.

ومن ذلك أنه تذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم،  
لم يعط الزبير بن العوام إلا فرس واحد، والناس كلهم  
يحدثون أنه أعطاه أربعة أسمهم لفرس ونته العرسان  
الثالث، والأمة كلهم على هذا الحديث، أهل الشام، وأهل

مصر، وأهل العراق، وأهل إفريقيا، لا يختلف فيه أهان،  
فلم يكن يتبعني ذلك، وإن كنت سمعته من رجل مرضي، إن  
تحالف الأمة أجمعين.

وقد تركت أشياء كثيرة من أشياء هذا، وإن أحب  
توفيق الله إياك، وطول بقائك، لما أرجو للناس في ذلك  
من المنفعة، وما أخاف من الضياع إذا ذهب مثلك مع  
استئنافك بمكانتك وإن ثبات الدار.

فهذه منزلتك عدي، ورأيي فيك، فاستيقنه،  
ولاترتك الكتاب إلى بخبارك وحالك، وحال ولدك وأهلك،  
وحاجة إن كانت لك، أو لأحد يوصل بك، فإني أسرد ذلك،  
كتب إليك، وتحن صالحون معافون، والحمد لله،  
نسأل الله أن يرزقنا وإياكم شكر ما أولاًنا و تمام ما أنعم به  
 علينا.

والسلام عليكم ورحمة الله.

العروبة والإسلام وبطلي التحرير والاستقلال، جلالة  
الخالق له محمد الخامس وجلالة المقرر له الحسن الثاني،  
اللهم طيب ثراهما واسكتهما فسح جناتك، مع الذين  
انعمت عليهم من التبشير والصديقين والشهداء  
والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

مولانا إياك سانتا، ولا حسناً تعرضنا وما من خير  
الدارين عندك طلينا، فاقبل اللهم بوجهك الكريم علينا ولا  
تحبب فيك رجاءنا اللهم اصلح أمورنا وأمور المسلمين  
أجمعين، واجعل يارب كل مكانتك هي في علينا إلى يوم الدين،  
اللهم فانصر الاسلام والسلمين واعنهم على نصرة دينك  
وعلاء كل مكانتك، وعلى تحرير القدس الشريف وجميع ارض  
فلسطين بفضلك وجودك يارب العالمين اللهم اهلك الكفرة  
والمرتدين، اللهم ابك عفو تحب العفو فاعف عننا في الدين  
والدنيا والآخرة، ونسألك الرحمة والمغفرة، وارحم أمة  
محمد رحمة عامة اللهم إننا نسألك الجنة وما يقرب إليها

من قول أو عمل، ونعود بك من النار وما يقرب إليها من قول  
أو عمل، اللهم إننا نسألك يقينا صادقاً، اللهم اجعلنا نخالك  
كأننا نراك، واسعدنا بنتقلك، ولا تحرمنا خير ما عندك،  
اللهم ارزقنا علما نافعاً ورزقنا واسعاً، وذرية مطيبة، وشفاء  
من كل داء.

وينـا اـنـا فـي الدـنـيـا حـسـنـة وـفـي الـآخـرـة حـسـنـة وـقـنـا  
عـذـابـ النـارـ، وـيـنـا لـا تـواـخـدـنـا إـنـسـيـاـ اوـأـخـطـانـاـ،  
الـلـهـمـ صـلـلـ عـلـيـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ النـبـيـ الـأـمـيـ وـعـلـيـ الـهـ

وـصـحـبـ أـجـمـعـنـاـ سـبـحـانـكـ ربـ الـعـزـةـ عـمـاـ يـسـفـونـ وـسـلـامـ عـلـيـ

بقية ص: 3

ومن ذلك القضاة بشهادة شاهد ويعين صاحب  
الحق، وقد عرفت أنه لم ينزل يقضى به بالمدينة ولم  
يقضى به أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم  
بالشام، ولا مصر، ولا العراق، ولم يكتب به إليهم الخلفاء  
المهديون الراشدون أبو بكر، وعمر وعثمان، وعلى  
ثم ول عمر بن عبد العزيز، وكان كما قد علمت في  
احياء السنن وقطع البعد، والجند في اقامته الدین،  
والإصابة في الرأي، والعلم بما سمع من امر الناس،  
فكتب إليه زرين بن الحكيم: إنك كنت تقضي بالمدينة،  
فوجدنا أهل الشام على غير ذلك، فلا تقضي إلا بشهادة  
رجلين عدلين، أو رجل وامرأتين.

وتم يجمع بين المشايخ والمغاربة قط ليلة المطر،  
والطر يسبك عليه في منزله الذي كان فيه بخاصرة  
سكنها.

ومن ذلك أن أهل المدينة يقضون في صدقات النساء: أنها مت شاءت أن تتكلم في مؤخر صداقها،  
تكلمت، فدفع إليها، وقد وافق أهل العراق أهل المدينة  
على ذلك، وأهل الشام، وأهل مصر.

ولم يقض أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه  
وسلم، ولا من بعدهم لامرأة بصدقها المزخر، إلا أن  
يفرق بينهما موت أو مطلق فتقوم على حقها.

ومن ذلك قوله في الإيالء: إنه لا يكون عليه  
طلاق حتى يوقف، وإن مرت الأربع عشرة.

وقد حدثني ثاقب عن عبد الله بن عمر، وهو الذي  
يروي عنه ذلك التوفيق بعد الأشهر، إنه كان يقول في  
الإيالء الذي ذكر الله في كتابه: لا يحل للمومني إذا بلغ  
الأجل إلا أن يفكم كما أمر الله، أو يزعم الطلاق.

وأنت تقولون: إن ليت بعد الأربع عشرة أشهر التي سمع  
الله في كتابه، ولم يوقف، لم يكن عليه طلاق.

وقد بلغنا أن عثمان بن عثمان وزيد بن ثابت  
وقبيصة بن ذؤيب، وأبا سلمة بن عبد الرحمن بن عوف،  
قالوا في الإيالء: إذا مضت الأربع عشرة شهر  
باليمنة، وقال سعيد بن المسيب، وأبو بكر بن عبد الرحمن  
بن الحارث بن هشام، وأبا شهاب: إذا مضت الأربع عشرة شهر  
 فهي تطليقة قوله الرجعة في العدة.

ومن ذلك أن زيد بن ثابت كان يقول: إذا ملك  
الرجل امرأته، فاختارت زوجها فهذا تطليقة، وإن طلاق  
نفسها ثلاثاً فهي تطليقة وقضى بذلك عبد الملك بن  
مروان وكان ربعة بن عبد الرحمن يقول.

وقد كان الناس يجتمعون على أنها إذا اختارت  
زوجها لم يكن فيه طلاق، وإن اختارت نفسها واحدة أو  
اثنتين، كانت له عليها الرجعة، وإن طلاق نفسها ثالثاً

باتت منه، ولم تحل له حتى تنكح زوجاً غيره، فيدخل بها  
ثم يموت أو يطلقها، إلا أن يرد عليها في مجلسه فيقول  
إنما ملكك واحدة، فيختلف، ويخلو بيته وبين امرأته.

ومن ذلك أن عبد الله بن مسعود كان يقول: إنما  
يقدم شراء الدخان على شراء قوته وقوت عياله، ولو  
ركبته الديون الكثيرة فهو يستبدل الطلاق بالخبيث، وأما

ضرورة بالمجتمع فإن المدخن كما يسمى إلى نفسه فهو يسمى  
إلى أفراد المجتمع وبذاته والنبي صلى الله عليه وسلم،  
قال: من الذي مسلم فقد أذاني ومن الذي فقد أذنى فهو يسمى  
الطبراني وفي الصحيحين عن جابر رضي الله عنه أن  
النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن الملاك تناهى مما

يتأذى منه الناس،  
وطبعي أن الآباء والأمهات لا يستطيعون نصح أولادهم  
بالابتعاد عن آفة التدخين، وإن يكون للأهلاك تأثير إيجابي  
إلا إذا قدموا من أنفسهم لابنائهم المثل الصالح والشدة

الحسنة بالابتعاد هم أنفسهم عن التدخين كما يقول الله  
تعالى: يابنها الذين آمنوا لم يقولون ما لا تفعلون، كبر  
فتنة عند الله أن يقولوا ما لا قيولون، سورة الصافات الآية 2.

وكم يقال:  
لا تنه عن خلق وتأتي مثله  
عاز عليك إذا فعلت عظيم.

إننا بداعي من الأخوة الإسلامية والتصحية الدينية  
ندعو المدخنين أن يسأدوا بالطيبة إلى الله ويترك التدخين  
طاعة لله، وحافظا على الصحة، ومن ترك شيئاً طاعة لله  
عوضه الله خيراً منه، والله تعالى نسأل العافية والسلامة  
للهذا الذي ينادي الناس بترك التدخين، كثيرون ينادي  
الجميع من هذه الآفة، إن الإسلام يقيم دعائم مجتمعه على  
أسس الفضيلة ومكارم الأخلاق ومحاربة الرذيلة والإثم  
والعصيان، في كل زمان ومكان، وإن من واجب أبناء المجتمع

بقية ص: 2

وعموماً يلاحظ المرء باعجاب تلك المناقشة  
الشريفة بين القبائل في بناء المدارس ورعايتها إبان  
ازدهار الحركة العلمية فيها، وغالباً ما تكون بمبادرة  
كبار العلماء والفقهاء، لقد كانت قبلة تهمت ببناء

مدرسة علمية يؤمها الطلاب الحافظون لكتاب الله  
في محبيتها، وتنتفق عليها من مالها الخاص  
بتعاون وتعاون السكان فيما بينهم دون أن تطمع  
في دعم الجهات الحكومية أو الرسمية، وقد بين  
الشيخ المختار السوسي أنها مدارس شعبية يقوم  
بها الشعب بجهوده الخاصة، ولم تعرف قط إعانة  
حكومية، وكثيراً ما تكون في كل قبيلة مدرسة أو  
مدارس متعددة إن كانت القبيلة كثيرة الأفخاذ،  
فتبنى كل فخذ مدرستها على حدة، وهذه المدارس  
تسمى مدارس علمية.

إن مما يساهم في إحياء هذه المدارس وجعل  
نتائجها أكثر فاعلية هو المزيد من العمل، من طرف  
القائمين عليها، على جعل برامجها متقاربة  
و شاملة، سعياً إلى جعل نظامها موحداً بعد أن  
اتحد مبتهاها ومصدرها لهؤلاء المدارس يعتبر من

الوسائل الضرورية لإنقاذ الأمة من الأزمة التي  
تت�بط فيها، والابتعاد عن تحطيم الشباب المسلم  
الغربي الذي يسعى إلى تحطيم الشباب ويعادي  
افتخاره بتراثه الديني الإسلامي ويعادي  
الخطاطنة باسم التجديد والتقدمة والتطور،  
الهواش:

• أستاذ باحث بكلية الآداب، جامعة ابن زهير  
أكادير.

1. مجلة المسلم المعاصر، الدكتور إسماعيل راجي  
الفاروقى، ص. 52.51.

2. إلينغ قداماً وحدتها للشيخ المختار السوسي ،  
ص. 1.

3. سوس العالمة ، ص. 200.

4. رسالة أدب التعليم للحضيكي ، ص. 5.

5. ولد سنة 1118 هـ وتوفي عام 1189، انظر  
المعسول: 11 / 318.

6. المعسول: 2/ 219. 218/ 219.

7. المعسول: 15/ 5.

8. مدارس سوس العتيبة للمختار السوسي ، ص. 5.

9. نفسه ، ص. 116.

10. كتاب الرثاء الجميلة في ذكريات الحبيب  
الجليل للفقهي موطئي الحاج عبد الله بن أحمد

المعروف بالفارسي ص. 48. 46.

11. سوس العالمة ، ص. 31.

12. جريدة المحرر ، عدد 27 فبراير 1977.

بقية ص: 5

وطيبي أن يفتقدوا دينهم ويهتموا بهديه ويستخدموا  
ركبته الديون الكثيرة فهو يستبدل الطلاق بالخبيث، وأما  
ضرورة بالمجتمع فإن المدخن كما يسمى إلى نفسه فهو يسمى  
إلى أفراد المجتمع وبذاته والنبي صلى الله عليه وسلم،  
قال: من الذي مسلم فقد أذاني ومن الذي فقد أذنى فقد أذنى الله برواه  
الطبراني وفي الصحيحين عن جابر رضي الله عنه أن  
النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن الملاك تناهى مما

يتأذى منه الناس،  
وطبعي أن الآباء والأمهات لا يستطيعون نصح أولادهم  
بالابتعاد عن آفة التدخين، وإن يكون للأهلاك تأثير إيجابي  
إلا إذا قدموا من أنفسهم لابنائهم المثل الصالح والشدة

الحسنة بالابتعاد هم أنفسهم عن التدخين كما يقول الله  
تعالى: يابنها الذين آمنوا لم يقولون ما لا تفعلون، سورة الصافات الآية 2.

وكم يقال:  
لا تنه عن خلق وتأتي مثله  
عاز عليك إذا فعلت عظيم.

إننا بداعي من الأخوة الإسلامية والتصحية الدينية  
ندعو المدخنين أن يسأدوا بالطيبة إلى الله ويترك التدخين  
طاعة لله، وحافظا على الصحة، ومن ترك شيئاً طاعة لله  
عوضه الله خيراً منه، والله تعالى نسأل العافية والسلامة  
للهذا الذي ينادي الناس بترك التدخين، كثيرون ينادي  
الجميع من هذه الآفة، إن الإسلام يقيم دعائم مجتمعه على  
أسس الفضيلة ومكارم الأخلاق ومحاربة الرذيلة والإثم  
والعصيان، في كل زمان ومكان، وإن من واجب أبناء المجتمع



## بِحَمْدِهِ وَحْدَهُ وَالصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَوْلَانَا رَسُولَهُ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ الْمَلِكَةُ الْمَغْرِبِيَّةُ

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على مولانا رسول الله وآلها وصحبه

من أمير المؤمنين بحالة الملك محمد السادس  
إلى

أعضاء رابطة علماء المغرب

السلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته ،

ويُعْدُ ، فَقَدْ عَلِمْنَا بِبَالِغِ الْحُزْنِ وَعَمِيقِ الْأَسُى نَعْيَ الْمَسْمُولِ  
بِعَفْوِ اللَّهِ وَرِضَاهُ الْمَرْحُومُ الْعَالَمُ مُولَّا يَ عَبْدُ اللَّهِ الْعَلَوِيِّ  
الصَّوْصِيُّ ، عَضُورِ رَابطَةِ عَلَمَاءِ الْمَغْرِبِ ، وَرَئِيسِ الْمَجْلِسِ الْعَالَمِيِّ  
لِوَلَايَةِ الدَّارِ الْبَيْضَاءِ الْكَبِيرِ ، وَخَطَّيْبِ مَسْجِدِ الْحَسَنِ الثَّانِيِّ ،  
فَتَأَثَّرَنَا غَايَةُ التَّأْثِيرِ لِفَقْدَانِ أَحَدِ عَلَمَاءِ الْمَغْرِبِ الْكَبَارِ .

لَقَدْ كَانَ الْفَقِيدُ ، رَحْمَهُ اللَّهُ ، مِنْ خَدَامِ الْأَعْتَابِ الْشَّرِيفَةِ  
الْأَبْلَارِ ، حِيثُ عُرِفَ بِبَوْلَانِهِ وَإِخْلَاصِهِ الْمَدْعُونِ لِلْعَرْشِ الْعَلَوِيِّ  
الْمَجِيدِ ، وَبِوَطْنِيَّتِهِ الصَّادِقَةِ . فَقَدَّمَ خَدْمَاتَ حَلِيٍّ لِدِينِهِ  
وَلِوَطْنِهِ وَلِمَلْكِهِ ؛ فَكَانَ نِعْمَ الْعَالَمِ ، وَمَثَالًاً لِلْفَقِيدِ  
الْمُتَضَلِّعِ فِي التَّقَافَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ الْأَصِيلَةِ ، وَالْمُتَشَبِّعِ  
بِقِيمَ دِينِنَا الْإِسْلَامِيِّ الْحَنِيفِ ،

وَبِهَذِهِ الْمَنَاسِبَةِ الْأَلْيَمَةِ ، فَإِنَّا نُبَلِّغُ جَمِيعَ أَفْرَادِ  
عَائِلَتِهِ الصَّغِيرَةِ ، وَكَافِةَ أَعْضَاءِ أَسْرَتِهِ الْعَالَمِيَّةِ الْكَبِيرَةِ ،  
بِأَحْرَقِ تَعَازِيِّ جَلَّتْنَا ، وَأَصْدَقِ عَبَاراتِ مَوَاسِيتَنَا ، وَمَشَاظِرَتَنَا  
لِمَ الْأَلَمُ فِي هَذَا الْمَصَابِ الْجَلِلِ ، الَّذِي لَأَرَادَ لِقَضَاءِ اللَّهِ فِيهِ ،  
سَائِلِينَ الْعُلَيَّ الْقَدِيرَيْنَ يَلْهُمُهُمْ جَمِيلَ الصَّبَرِ وَالسُّلُوانِ ،  
وَأَنْ يَغْمَدَ الْفَقِيدَ بِرَحْمَتِهِ وَغَفْرَانِهِ ، وَيَمْطِرَ شَأْبِيبَ رَحْمَتِهِ  
عَلَى رُوحِهِ الظَّاهِرَةِ ، وَيُسْكِنَهُ فَسِيحَ جَنَانِهِ ، وَأَنْ يَجْزِيَهُ  
تَعَالَى خَيْرَ الْجَزَاءِ ، بِمَا وَعَدَ بِهِ عِبَادُهُ الْعَالَمَاءُ الْمُصَالِحُونَ ،  
مِنْ ثَوَابِ جَزِيلٍ . وَإِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ .

وَحَرَرَ بِالْمَقْصِرِ الْمَلَكِيِّ بِمَرَاكِشِ فِي يَوْمِ السِّبْتِ 24 شَعْبَانَ 1422هـ  
الْمُوَافِقِ 10 نُوْفِبِرِ 2001م .

مُحَمَّدُ السَّادِسُ  
مَلِكُ الْمَغْرِبِ

كَسْرَى